
『ドイツ⽂学』154号特集テーマ  

黙⽰録とユートピア 

 

 
Time誌の年末号の表紙をアンゲラ・メルケルが飾ったことは、少なからず読者を驚かせま
した。Person of the Year 2015に選ばれた彼⼥には、ユーロ危機を沈静化させた⼿腕と、
押し寄せるシリア難⺠に⼀貫して⼈道的な対応をとったことで、「⾃由な世界への宰相」
という称号まで与えられました。ひとしきり強調されるのが、彼⼥が中央からではなく、
ヨーロッパの政治の周縁であった旧東独から、世界政治の頂点に登りつめたという点で
す。⻄側諸国を、差し迫る政治的、経済的破綻から救うために熱望されたのが、ルター派
の牧師の娘として育ち、社会主義の圧政に市⺠として堪え、さらにはコール⾸相のもとで
⾟酸を嘗めた、⺟なるカリスマなのです。興味深いのは、Time誌がメルケルに続く「時の
⼈」第２位にISの指導者バグダディを、第３位にスキャンダルには事⽋かないアメリカの
政治家ドナルド・トランプをランクインさせたことです。⽚や、危険な終末論をかかげて
⻄側諸国を屈服させようとする偽のテロリスト預⾔者、⽚や、過去におそった幾多の危機
的状況を意にも介せず、いまだに⾃由市場経済の進歩を信じて疑わないアメリカ資本主義
の信奉者。この⼆⼈の過激論者の間で「国⺠的ムッティ」は危険な綱渡りをしなければな
りません。このように描かれる世界政治のランキングは、ひょっとすると歴史的終末論が
⽰してきた、３段階の発展、つまり進歩信仰がやがて没落のヴィジョンを招来し、最後は
救済へと続く図式をなぞってはいないでしょうか。  
ハンス・ブルーメンベルクは、「近代国家論の要となるあらゆる概念は世俗化された神学
概念である」というカール・シュミットの⾔葉を引いて、近代が決して近代的合理的思考
による創作物ではなく、中世の象徴主義的思考⽅法に多くを負うとしました。近代とはブ
ルーメンベルクの⾔葉を借りれば、終末論の世俗化ではないにしても、少なくとも終末論
による世俗化であることは確かです。こうした考えはしかし私たちをただの悲観主義に誘
うものではありません。この世が黙⽰録的な読解に提供されているという考えは、同時
に、世界を歴史の連関の中で理解し、⼈類をその責任者として解釈することを可能にする
のです。  
『ドイツ⽂学』の特集「黙⽰録とユートピア」は、終末論と黙⽰録がドイツ語圏⽂学に与
えた影響を探ることを⽬的としています。  
黙⽰⽂学は現在の研究ではおおむね３つのパラダイムで取り扱われています。第⼀のパラ
ダイムは、キリスト教的黙⽰⽂学の原テクストである『ヨハネの黙⽰録』の上に築かれ
た、キリスト教的・聖書的な地平です。この書に基づいて、黙⽰⽂学というジャンルが
「黙⽰」(apokalyptein)という名を得ただけではなく、それがヨーロッパと世界のキリスト
教国に広まっていったのです。  
第⼆のパラダイムは世俗化された、歴史哲学的地平です。クラウス・フォンドゥングのよ



く知られた解釈では、この世俗化の過程は、新たなエルサレムという救済の視点が消失し
たこと、つまり最終的に聖書的終末予⾔の意味も⽬的も失われたことを意味しています
(Klaus Vondung, 1988)。にもかかわらず、この世俗化の過程には黙⽰録に内包されている
直線的な時間感覚と歴史感覚が引き続き受け継がれています。たとえばフィオーレのヨア
ヒムの歴史哲学は「社会的千年⾄福説」を⾰命的な抗議運動として唱導しただけではな
く、カール・マルクスや、ローベルト・ムージルや、エルンスト・ブロッホといった近代
の哲学者や作家の世俗化された終末論的、かつユートピア的な思想にも影響を与えまし
た。黙⽰録の時代区分はまた⼆つの帝国イデオロギーの根底に沈殿しています。「千年王
国」と「第三帝国」がそれです。前者は宗教的で⼆元的、後者は世俗的で弁証法的です
が、両⽅ともその黙⽰録的な志向において共通しています。  
第三のパラダイムとしてポスト黙⽰録的な次元をあげることができます。「神が死んだ」
後、⼈間は歴史に君臨する君主の地位を得ましたが、⽇に⽇にその権⼒の脆さが露呈して
います。世界はデリダのいうように、「⾃⼰破壊」(Auto-Destruierbarkeit)に運命づけられ
ているのかもしれません。こうした懐疑的な世界観を前にしては、黙⽰録的主体とは何な
のかという問いを新たにたてざるをえません。世界と歴史の⾔いなりになってきたただの
主体ではなく、不遜にも「吾恐るべきものを啓⽰す(apokalypto)」という主体が必要とさ
れるようになりました。グレンヴィユの『最後の⼈』(1805)や、メアリー・シェリーの
『最後の⼈』(1826)以来、この世の終わりはもっぱら最後の⼈類の⽬線で啓⽰され(Robert 
Weninger)、あるいは語られます（Eva Horn 2014）。⼀⾒するとこうしたポスト黙⽰録に
おいては、種の最後の⽣き残りとして、破壊された世界を⽜⽿り、競争相⼿も⽂化もない
環境で歴史を意のままにする語り⼿が登場するように⾒えますが、実はこうしたロビンソ
ン・クルーソー譚の⾔わんとするのは、世界を主体化できるというのは幻想で、最後にこ
うした⾃⼰欺瞞は破綻する運命にあるのだということです。こうした展開での黙⽰録の出
来事はただのカタストロフィーとしてしか⽣じません(Jacques Derrida, 1983)。ギュンタ
ー・グラスの『⼥ねずみ』ではそれどころか黙⽰録的なものの⾃⼰克服が描かれていま
す。20世紀を襲った幻滅とカタストロフィーの後に登場したのは、ユートピアではなく、
完全に破壊されつくした世界をイメージする「ディストピア」だったのです。  
特集の⽬的はしかしながら、ただ単に歴史悲観主義的な終末の世界像を⽂学に⾒つけるこ
とではありません。新たなユートピア思想、たとえ世俗化された形でも、黙⽰録的なもの
を救済する展望を⾒つけ出し、⼈類の⽂学的⽂化的功績として明らかにすることでもあり
ます。  
 
ドイツ⽂学・⽂化全般にわたる学術的論考をお待ちします。以下のようなテーマも可能で
す。  
 
• 聖書の歴史モデル上にある、ユダヤ的キリスト教的歴史像。（特に、時代区分



論、メシア的千年王国的歴史観、終末待望等） 
• 世俗化した終末論としてのユートピア的歴史構想 
• 黙⽰録的に輪郭づけられた歴史的事件（戦争、疫病、⾃然災害） 
• 近代史における世俗的な黙⽰観と終末観。（カール・マルクス、エルンスト・ブ
ロッホ、オズワルト・シュペングラー等） 
• 黙⽰思想と時代転換（宗教改⾰、1800年、世紀末、第⼀次世界⼤戦） 
• 黙⽰思想の時間空間的な枠構造（エデンの園、新しいエルサレム、ソドムとゴモ
ラ、産業⾰命後の都市、ポストモダンなメトロポリス壊滅幻想） 
• ポストモダンな技術批判、科学批判（マルティン・ハイデガー、ベルトルト・ブ
レヒト、エリアス・カネッティ、フリードリヒ・デュレンマット、ギュンター・グラスな
ど）、あるいは⾃然保護思想、核問題。 
• 黙⽰録的⽂脈での主体化戦略（歴史的主体としての⼈間、進歩思想批判） 
• 黙⽰録のメディア化 
• ⻄欧美術史における黙⽰録（アルブレヒト・デューラー、ヒエロニムス・ボッシ
ュ、エル・グレコ、ディエゴ・ベラスケス、エルンスト・バルラハ、カンディンスキー
等） 
• ⾮キリスト教的神話との⽐較における黙⽰⽂学、世界終末思想（ニーベルンゲン
の歌、北欧サガ） 
• 黙⽰論のモティーフとその前史と後史（黙⽰録の騎⼠、最後の皇帝、アンチ・キ
リスト、７つの封印の書、新しいエルサレム、ハルマゲドン、知恵の⽊、動物のシンボル
など） 
 
特集に投稿を希望される⽅は、2016年3⽉31⽇までに学会事務局（buero＠jgg.jp）までA4
⼀枚程度の要旨をお送りください。原稿の最終提出期限は2016年9⽉15⽇です。  
 
⾹⽥芳樹（⽇本独⽂学会学会誌編集委員会 ⽂学・⽂化部⾨責任者） 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Call for Papers für das Sonderthema des Heftes 154:  
Apokalypse und Utopie 

 
 
Das Titelbild der Dezemberausgabe des „Time“-Magazins hat nicht wenige Leser 
überrascht: Angela Merkel wurde zur „Person of the Year 2015“ gewählt. Ihr tatkräftiges 
Engagement, das zur (vorläufigen) Bewältigung der Eurokrise beigetragen hat und nun 
konsequente humanitäre Maßnahme gegenüber der nicht enden wollenden syrischen 
Flüchtlingswelle beinhaltet, hat ihr gar die Auszeichnung „Chancellor of the free 
world“ eingebracht. Dabei wird immer wieder betont, dass sie nicht aus dem Zentrum, 
sondern aus der Peripherie der europäischen politischen Landschaft stamme, nämlich aus 
der vormaligen DDR, und von dort auf den Gipfel der Weltpolitik gelangt sei. Um den 
Westen vor der drohenden politischen und wirtschaftlichen Pleite zu retten, braucht man 
offenbar das mütterliche Charisma, das sie als Tochter eines Lutherischen Pastors, als 
Bürgerin im sozialistischen Despotismus, bzw. später in ihren Lehrjahren unter Kanzler 
Kohl wohl unter hohem Leidensdruck entwickelt hat. Erstaunlich ist, dass das Magazin 
nach Merkel auf Rang zwei den IS-Führer Abu Bakr al-Baghdadi und auf Rang drei den 
umstrittenen US-Politiker Donald Trump gewählt hat. Zwischen beiden Extremisten, dem 
falschen Propheten des Terrors, der die westlichen Länder mit seiner kruden Endzeitvision 
in die Knie zwingen will, und dem Förderer des amerikanischen Kapitalismus, der trotz aller 
Krisenerfahrungen der letzten Jahre am Fortschritt der freien Marktwirtschaft nicht den 
geringsten Zweifel zu hegen scheint, muss die „Mutti der Nation“ eine hoch riskante 
Gratwanderung machen. In der so dargestellten Rangliste der Weltpolitik bildet sich 
womöglich das dreistufige Entwicklungsschema der historischen Eschatologie ab, das den 
Fortschrittglauben, die Untergangsvision und das Heilsversprechen umspannt.  
Hans Blumenberg hat einmal Karl Schmidts Worte zitiert: Alle prägnanten Begriffe der 
modernen Staatslehre seien säkularisierte theologische Begriffe, und hat festgestellt, dass 
die Neuzeit nicht durch den neuzeitlichen Rationalismus, sondern durch das symbolistische 
Denken des vorangegangenen Mittelalters herausgebildet wurde. Die Neuzeit ist, so 
Blumenberg, zwar nicht die Säkularisierung der Eschatologie, aber sie ist immerhin 
Säkularisierung durch die Eschatologie. Dieser Gedanke führt uns jedoch nicht zu einem 
bloßen Pessimismus. Die Überzeugung, dass die Welt uns apokalyptisch 
zum Lesen dargeboten ist, verhilft uns auch, sie im geschichtlichen Zusammenhang zu 
verstehen und die Menschheit als deren Verantwortungsträger zu interpretieren.  
 



Die Ausgabe der „Neuen Beiträge der Germanistik“ zum Sonderthema „Apokalypse und 
Utopie“ setzt sich zum Ziel, den Einfluss von Eschatologie und Apokalyptik auf die 
deutsche Literatur zu untersuchen.  
Im gegenwärtigen Forschungshorizont wird apokalyptische Literatur im Wesentlichen unter 
drei Paradigmen verhandelt. Das erste Paradigma ist das christlich-biblische, das auf der 
Johannes-Offenbarung als Urtext christlicher Apokalyptik aufbaut. Die Gattung der 
Apokalyptik verdankt diesem Text nicht bloß ihren Namen (gr. apokalyptein/offenbaren), 
sondern auch ihre Verbreitung über das Christentum in Europa und der Welt.  
Das zweite Paradigma ist das säkularisiert-geschichtsphilosophische. In der dominanten 
Lesart Klaus Vondungs bedeutet der Säkularisierungsprozess für die Apokalyptik ein 
Verschwinden der Heilsperspektive vom Neuen Jerusalem, also letztlich nichts weniger als 
den Verlust von Sinn und Ziel biblischer Endzeitprophetie (Klaus Vondung, 1988). 
Gleichwohl überdauert den Säkularisierungsprozess jedoch das in der Apokalypse 
enthaltene lineare Zeit- und Geschichtsverständnis, das von einer Periodisierung zwischen 
Anfang und Ende getragen wird. Joachim Fiores Geschichtsphilosophie z. B. hat nicht nur 
den sozialen Chiliasmus als revolutionäre Protestbewegung hervorgebracht, sondern auch 
säkularisiertes eschatologisches, teils utopisches Denken der modernen Philosophen und 
Schriftsteller beeinflusst, besonders bei Karl Marx, Robert Musil und Ernst Bloch. Die 
apokalyptische Periodisierungen schlagen sich auch in zwei Reichsideologien nieder: 
das Tausendjährige Reich und das Dritte Reich. Ersteres ist geistlich und dualistisch, 
letzteres weltlich und dialektisch, aber beiden ist die apokalyptische Intention gemeinsam.  
Als drittes Paradigma ist das postapokalyptische anzuführen. Der Mensch gerät nach dem 
‚Tod Gottes’ in die Rolle des Herrn über die Geschichte, doch diese Macht erweist sich 
zusehends als brüchig (‚Auto-Destruierbarkeit der Welt‘, Jacques Derrida, 1983). 
Angesichts dieser skeptischen Weltsicht muss auch die Frage nach dem apokalyptischen 
Subjekt neu gestellt werden: Nicht bloß ein von Welt und Geschichte abhängiges Subjekt 
steht zur Disposition, sondern auch jenes rätselhafte Ich, das sich die Ungeheuerlichkeit 
des „apokalypto“ (ich offenbare) anmaßt. Seit Grainvilles Le Dernier Homme (1805) und 
Mary Shelleys The Last Man (1826) wird das Ende der Welt bevorzugt aus der Perspektive 
eines letzten Menschen offenbart (Robert Weninger, 2000) oder erzählt (Eva Horn 2014). 
Dieser ist gleichzeitig unumschränktes Subjekt der Welt und der Offenbarung von deren 
Ende. Auf den ersten Blick begegnen einem in diesen (Post)Apokalypsen folglich 
geschichtsmächtige Erzählerfiguren, die sich die zerstörte Welt aneignen, als letzte ihrer 
Art in einer konkurrenzlosen, zivilisationsfernen Umgebung. Diese Quasi-Robinsonaden 
täuschen jedoch bloß vordergründig die Subjektivierbarkeit der Welt vor, am Ende sind 
diese Selbstbehauptungen zum Scheitern verurteilt. Die apokalyptischen Ereignisse treten 



in dieser Lesart bloß noch als Katastrophen in Erscheinung (Jacques Derrida, 1983). In 
Bezug auf Günter Grass’ Roman Die Rättin zeichnet sich gar eine Selbstüberwindung des 
Apokalyptischen ab. Zur Utopie tritt nach den Enttäuschungen und Katastrophen des 20. 
Jahrhunderts die Dystopie, die Vorstellung einer in ihrer Totalität zerstörten Welt.  
Der Zweck des Sonderheftes liegt jedoch nicht bloß darin, geschichtspessimistische 
Weltbilder der Endzeit in der Literatur ausfindig zu machen, sondern auch im Versuch, 
einen neuen Utopismus, die Erlösungsperspektive des Apokalyptischen wenn auch in 
säkularisierter Form, herauszuarbeiten und als literarische sowie kulturelle Leistung der 
Menschheit verständlich zu machen.  
 
Wir freuen uns über wissenschaftliche Beiträge zu allen Bereichen der Germanistik, die 
auch auf folgende mögliche Themenkomplexe eingehen können:  

• Jüdische und christliche Geschichtsbilder auf Basis biblischer Geschichtsmodelle 
(insb. Zeitaltertheorie(n), messianische und chiliastische/millenaristische 
Geschichtsvorstellungen, Endzeiterwartungen, etc.) 

• Utopische Geschichtsentwürfe als (säkularisierte) Eschatologien 
• Historische Anlässe apokalyptischer Konjunkturen (Kriege, Epidemien, 

Naturkatastrophen). 
• Säkularisierte Apokalyptik und Eschatologie in modernen Geschichtsvorstellungen 

(Karl Marx, Ernst Bloch; vs. Oswald Spengler etc.) . 
• Apokalyptik und Epochenumbrüche (z. B. Reformation, 1800, Fin de Siècle, WK I) 
• Die chrono-topische Rahmenstruktur der Apokalyptik (Garten Eden, das Neue 

Jerusalem, Sodom und Gomorrha; Städte nach der industriellen Revolution, 
(post)moderne Zerstörungsphantasien der „Metropolis“ usw.). 

• (Post)Moderne Technik- und Wissenschaftskritik (vgl. Martin Heidegger, Bertolt 
Brecht, Elias Canetti, Friedrich Dürrenmatt, Günter Grass u.a.), bzw. daran 
anschließend der Umwelt- und Nukleardiskurs. 

• Subjektivierungsstrategien im apokalyptischen Kontext (Mensch als Subjekt der 
Geschichte, Kritik an der Fortschrittsideologie). 

• Medialisierung der Apokalypse 
• Apokalypse in der westlichen Kunstgeschichte (z.B. Albrecht Dürer, Hieronymus 

Bosch, El Greco, Diego Velázquez, Ernst Barlach, Kandinsky etc.) 
• Apokalyptik im Verhältnis zu außerchristlichen Mythen und Endzeitvorstellungen 

(Nibelungenlied, nordische Sagen, etc.) 



• Apokalyptische Motivik und deren (Vor- und Nach-)Geschichte (apokalyptische 
Reiter, Endkaiser, Antichrist, Buch der Sieben Siegel, das Neue Jerusalem, 
Hermagedon, Baum der Erkenntnis, Tiersymbole, etc.). 

 
Wir bitten darum, die Abstracts (eine DIN A4 Seite) für das Sonderheft „Apokalypse und 
Utopie“ bis zum 31. März 2016 an buero＠jgg.jp zu schicken. Abgabetermin für den Beitrag 
ist der 15. September 2016.  
 
Yoshiki Koda: Leiter des Redaktionskomitees der „Neuen Beiträge zur Germanistik“ (Abt. 
Literatur und Kultur)  
 


