
 

 

 

 

日 本 独 文 学 会 研 究 叢 書 160号 

 

 

 

 

 

ロマンティック・ラブの 

出発点／消失点としての結婚 

―1800年前後の文学・芸術を例に 

 

 

 

 

宮下 寛司 編 

 

 

 

 

 

 

 

 

一般社団法人日本独文学会 

 



 

 

（ 

 

Studienreihe der Japanischen Gesellschaft für Germanistik 160  

 

 

 

 

 

Die Ehe als Ausgangs- / Fluchtpunkt  

der romantischen Liebe  

– Beispiele aus der Literatur und der darstellenden Kunst  

um 1800 

 

 

 

Herausgegeben 

von 

Kanji MIYASHITA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

JGG Tokyo



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

本叢書は、春季・秋季研究発表会におけるシンポジウムの記録のため、日本独文

学会が（2017 年以降は学会ホームページにおいて）発表の場を提供しているも

のです。叢書の編集は、学会編集委員等による査読制をとらず、各編集責任者に

完全に任されています。 

 

Mit der Studienreihe (SrJGG) bietet die Japanische Gesellschaft für 

Germanistik den einzelnen Veranstaltern der Symposien in den Frühlings- 

und Herbsttagungen die Möglichkeit, die Beiträge und die 

Diskussionsinhalte der Symposien zu dokumentieren und (seit 2017 im 

Internet) zu publizieren. Die Artikel sind nicht von der JGG-Redaktion 

peer reviewed, sondern werden ausschließlich vom jeweiligen Herausgeber 

wissenschaftlich-redaktionell zusammengestellt.  

 



i 

 

目 次 

 

まえがき―「ロマンティック・ラブの出発点／消失点としての結婚」導入 ................... 1 

 

田中 潤 

J.M.R. レンツ『軍人たち』（1776）における結婚と「純潔な」女性像 

――マリーの戯画的演出の考察 ..................................................................................................... 11 

 

中村 大介 

愛による適切な関係 

――E.T.A.ホフマン『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』について .......................................... 27 

 

三觜 至音 

二人だけの結婚？ 

―ジェーン・オースティン『高慢と偏見』（1813）に隠された矛盾（要旨） ....................... 43 

 

宮下 寛司 

ジゼル、ヒステリー、アラベスク（要旨） ......................................................................... 46 

 

 

ディスカッションの記録................................................................................................................. 47 

 

  



ii 

Inhalt 

 

 

Einleitung: Die Ehe als Ausgangs- / Fluchtpunkt der romantischen Liebe – Beispiele aus der 

Literatur und der darstellenden Kunst um 1800 ............................................................................ 1 

 

Jun TANAKA:  

Die Ehe und die „unschuldige“ Frauenfigur in J.M.R. Lenz' Die Soldaten (1776)  

– Eine Untersuchung der karikierten Darstellung von Marie ............................................................. 11 

 

Daisuke NAKAMURA: 

Angemessene Beziehung durch Liebe  

– E.T.A. Hofmanns Datura fastuosa   ............................................................................................... 27 

 

Shio MITSUHASHI:  

The Companionate Marriage between Spouses? 

– The Contradiction Hidden in Jane Austen’s Pride and Prejudice. (abstruct)  ................................. 43 

 

Kanji MIYASHITA:  

Giselle, Hysterie und Arabeske (Zusammenfassung) ......................................................................... 46 

 

 

Diskssionsbericht ................................................................................................................................ 47 

 

 

 

 

 

 

 



1 

まえがき―「ロマンティック・ラブの出発点／消失点としての結婚」導入 

 

1. 結婚に対する問い直し 

 本論では、ロマンティック・ラブという 18世紀以降のヨーロッパにおいて成立した愛の

形態が結婚の制度へと取り込まれ、両者のつながりが自然化したことに対する批判の理論

的展開を概観する。このような批判はすでに女性学や一部の政治理論においてみられてい

たものの1、近年においてより積極的に展開されるようなった。そのきっかけは法学者エリ

ザベス・ブレイクの『最小の結婚』2（原題：Minimizing Marriage: Marriage, Morality, and the 

Law, 2012）である。アメリカでの出版後、日本語にも翻訳され、様々な応答がなされた。ブ

レイクは、結婚とはもはや両性の愛による親密な関係を保証する制度足りえないことを示

したうえで、結婚をケアの関係として定義しなおすことを提案している。それによって結婚

において実際に生じる様々なジェンダー間の不均衡は解消され、各人は社会における法的

なメリットを享受できる。こうした大胆な提案に、国内の法哲学者や政治学者は近年におい

て反応している。3 その応答において多くの研究者は、結婚が家族という集団を形成する関

係であり、現在の家族制度は婚姻制度に対する批判を通じていかにして変わりうるかを巡

って議論している。社会における法という観点からすれば、結婚は婚姻関係を結ぶ両性だけ

はなく子供を含む家族集団もまた当事者であり、この家族をいかに法的に統治しうるかが

課題になるため、このような議論は当然といえる。 

 とりわけ日本においては、同性婚を合法化するか否かという点もまた結婚に関して注目

すべき争点である。性的マイノリティの当事者たちによるアクティビズムによって、学術的

な場を超えてこのことは広く社会の中で政治的にも争われている。4 ドイツにおいても同様

に「万人のための結婚」へ向けた制度化は政策課題として挙げられている。5 家族集団の問

題として結婚が語られるのであれば、同性婚を合法化することが好ましいか否かは当事者

たちの間でも見解が分かれる。6 同性婚を合法化してしまうことで、異性愛のマジョリティ

 
1 最も代表的な例として以下を挙げられる。キャロル・ぺイトマン『社会契約と性契約――

近代国家はいかに成立したのか』中村敏子訳、岩波書店、2017年 
2 エリザベス・ブレイク『最小の結婚: 結婚をめぐる法と道徳』久保田裕之 / 羽生有希他訳、

白澤社、2019年 
3 Vgl. 植村恒一郎他『結婚の自由:  「最小結婚」から考える （特集「結婚の法と哲学」）』現

代書館、2022年; 『法と哲学』第 9号、信山社、38-165頁。 
4  Marriage for all Japan のウェブサイトには法的根拠を巡る議論が掲載されている。

https://www.marriageforall.jp/marriage-equality/constitution/（2024年 12月 20日、筆者確認） 
5  ド イ ツ 連 邦 議 会 に お け る 各 政 党 の 主 張 は 一 覧 で 掲 載 さ れ て い る 。

https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2017/kw26-de-ehe-fuer-alle-513682 （2024年 12月

20日、筆者確認） 
6 Vgl. Secomb, L.: Butler and Foucault: Que(e)rying Marriage. In: Philosophy and Love: From Plato 



2 

を利する結婚という制度に対してどのように与してしまうのか、その結果として自分たち

の生き方が狭められないか、そして誰かを周縁化してしまうのではないか、という疑念は払

拭できないためである。しかしながら、万人のための結婚合法化を訴える人たちによる議論

の多くは、多様なパートナーのあり方を平等に保証することを訴えていることから、必ずし

も家族集団にまつわる議論のみが焦点になるわけではないだろう。もちろんその結果とし

て結婚を社会的・政治的に再定義する必要もある。 

 結婚という制度において、法的に何を保護し同時に何を排除するのかという議論は紛糾

しているようにみえる。結婚を定義するとき家族集団の形成という、こと法的な観点に限定

したとしても、結婚は純粋に制度的な関係ではありえないだろう。というのも結婚という関

係は多くの人々をそれ自体へと動機づけるものであり、そこには様々な心性が反映される。

そうであるならば、結婚の定義は文化的観点も十分に必要になる。この心性は異性愛的なも

のだけではありえず、より幅広い愛の心性によっても説明される。ハルワニは、結婚は法的

限界や様々な規範と衝突するならば、愛という動機が結婚において無際限に認められるわ

けではないことに注意を向けている。7 結婚に対して、社会的・文化的側面から再検討を促

し、多様なあり方を認めようとするならば国家制度との衝突は避けられないからである。ブ

レイクがケアの関係として結婚を定義しなおしたことは、そのような衝突を迂回するため

であったとも理解できる。 

 一般的に（あるいは規範的に）いえば多くの人々は結婚を望むのであり、またそれ自体を

目的に生きることもある。結婚を巡る問い直しにおいて必要なことは、法的な観点のみなら

ず社会的・文化的な観点からより実態にそぐう制度設計にすることでもあるが、そもそもな

ぜ結婚へと駆り立てられるのかということを問うことでもある。この観点はあまりにも自

明視され争点になっていないかもしれないが、社会学者エヴァ・イルーズは、これはまさし

く世俗化された近代社会固有の価値であることを指摘している。8 結婚が望まれるものであ

るということは、個人の選択の自由であり他者を通じて自己承認を行う最良の手段である。

歴史的に見れば結婚は多様な方法・目的で制度化されてきたため、見かけ以上の普遍性を持

ち得ていない。個人間の合意を通じて可視化される自発的な愛の関係としての結婚という

理解は極めて近代的である。本論において目指すのは、結婚が近代において獲得した特徴を

様々な観点から検討することであるが、それを通じて結婚のより普遍的なあり方や代替案

 
to Popular Culture. Edinburgh 2007, S. 126-141. 
7 R・ハルワニ『愛・セックス・結婚の哲学』江口聡 / 岡本慎平他訳、名古屋大学出版会、

2024年、473-506頁を参照。 
8 エヴァ・イルーズ『なぜ愛に傷つくのか 社会学からのアプローチ』久保田裕之訳、福村

書店、2024年、205-284頁を参照。 



3 

を示すことではない。むしろ、結婚という装置（dispositif）9 に取り囲まれた私たちはいか

にして社会における一個人として自己を認識するのかということを確認することが目指さ

れる。それゆえにその近代的な意味での結婚が社会において一般化したまさにその時期に

遡ることが必要となる。 

 結婚が愛によって基礎づけられること自体はまたよく知られるように近代的な理解であ

る。そしてこの愛のとらえ方も 18世紀以降の西洋で誕生した異性愛規範的理解である。こ

こではとりわけロマンティック・ラブと呼ばれる形態がその典型である。近代的な結婚の理

解と近代的な愛の理解は不即不離であるばかりか、両者は同じ問題圏にあり、その根底には

市民社会における生き方をいかにして捉えるかという実存的な問いが横たわっている。し

たがって以下ではまず愛の理解についての変遷を確認する。 

 

2. ロマンティック・ラブの誕生 

 ロマンティック・ラブは社会学者ニクラス・ルーマン10 やアンソニー・ギデンズ11 らに

よって定義された親密圏のコードや形態であり、社会学の分析的術語である。この語は 90

年代以降から社会学のみならず文化学やメディア論においても論じられてきており、その

概念的な理解は修正を経て一定の共通見解を得ている。「ロマン」主義時代とほぼ時を同じ

くするように生じた新たな愛の形態であるロマンティック・ラブは、とりわけ非常に個別化

された愛としてまずは理解される。きわめて親密な両性の関係であるロマンティック・ラブ

はしかしながら、すでにフランスでみられていた情熱的な愛情とは区別される。12  そのよ

うな愛情が持つアンチソーシャルな側面を持ちえないからである。きわめて親密であるこ

とによって重要なのは、自己の確立を愛する相手のみを通じて行うのであり、その相互作用

が生じていることである。ルーマン的にいえば機能分化が進む 1800年前後において、自己

の生にたいして確証を与える関係としてロマンティック・ラブは機能していたといえる。た

だし中世おけるミンネもまたすでにそのような自己を確証するための愛として説明できる。

それゆえにロマンティック・ラブという親密性はいかなる意味で特殊なのかをより注意深

く検討する必要があるだろう。 

 近代的な市民社会制度が整い始めた 18世紀において、愛は市場経済などと同様にその流

 
9 Vgl. ミシェル・フーコー「装置・性現象・無意識」『同性愛と生存の美学』増田一夫、哲

学書房、1987年、106-182頁。 
10  ニクラス・ルーマン『情熱としての愛: 親密さのコード化』佐藤勉 / 村中知子訳、木鐸

社、2005年 
11 アンソニー・ギデンズ『親密性の変容―近代社会におけるセクシュアリティ、愛情、エロ

ティシズム』松尾精文 / 松川昭子訳、而立書房、1995年 
12 ルーマン 2005(wie Anm. 10.) 77-112頁。 



4 

通の中で人間主体を成立させるための文化的なメディアであったと社会学者ヴェルナー・

ファウルシュティヒは指摘する。13  愛によって行為の意味理解に対する尺度が決定され、

また愛の関係へと参入することでコミュニケーションが生じる。その意味で愛は相互行為

の意味を確認させる手段として広く認められていたことになる。しかしながら、親子の愛情

や、神に対する愛に似た信仰、同性間の友愛など、愛の形態は様々である。18 世紀におい

てはこれら多様な愛の形態はそれぞれ十分に機能し競合しあっていた。そのために文化的

メディアとしての愛それ自体は多層性を有する。ドイツ語圏においてロマンティック・ラブ

がここへ参入する以前の18世紀において、結婚へと至る異性間の愛情は友愛（Freundschaft）

が代表的であったと社会学者ヨハネス・シュミットは論じる。14  文学において語られてい

た感傷性（Empfindsamkeit）を人間主体のコンセプトにとり、他者に対する親密な関心の向

け方として友愛は理解されていた。それゆえに本来、友愛は愛と異なる領域にあった。18世

紀ごろから婚姻を結ぶ相手の選択の自由が認められてくるようになると、自分にとってそ

れにふさわしい相手に対する個人的な関心を語る必要が生じる。友愛という関係の理解は

まさしくこの相手に対する個人的な関心を説明するモデルとして用いられるようになる。

すなわち友愛が愛のモデルへと参入するのである。友愛はとりわけ相手に対する倫理的な

態度を示すが、その関係においてモラルある個人として完成するのであり、結婚した両人は

またモラルある関係として社会において承認される。友愛という愛の関係を通じた結婚に

おいて、個人の中に生起する情念や性愛的関心は等閑視される。モラルある個人として自己

を確立させてくれるという関係が結婚において重要視されることは、結婚を通じて自らを

どのように「立派な」人間として社会に示すかということが関心事であったことがわかる。

15友愛が愛のモデルへと参入するということは、愛によって結婚したほうがよいという事情

に囲まれた個人に対して、内発的な動機以外によって理解できる愛のモデルを与えたとい

えるだろう。その観点からすれば友愛を重要視するのはいわば情動などの直接的な個人的

動機を迂回するための方法であるといえる。 

 1800 年ごろになるとロマンティック・ラブが台頭してくるようになるが、これは友愛の

モデルをいまだ取り込みながら、それをさらに徐々に排除していくことになる。この時代の

 
13 Faulstich, Werner: Die Entstehung von Liebe als Kulturmedium im 18. Jahrhundert. In: Liebe als 

Kulturmedium. Hrsg. von Werner Faulstich u. Jörn Glasenapp. Paderborn 2002. S. 23-56. ; Tyrell, 

Hartmann: Romantische Liebe - Überlegungen zu ihrer»quantitativen Bestimmtheit« In: Theorie als 

Passion, Niklas Luhmann zum 60. Geburtstag. Hrsg. von Dirk Baecker u. a. Frankfurt am Main 

1987. S. 570-599. 
14  Schmidt, Johannes F. K.: Das Verhältnis von Freundschaft und Liebe im 18. Jarhundert. In: 

Freundschaft und Verwandtschaft: Zur Unterscheidung und Verflechtung zweier Beziehungssysteme. 
Hrsg. von Johannes Schmidt. Konstanz 2007. S. 115-143. 
15 Ebd., S. 113-134. 



5 

社会を動かす市民階層は、啓蒙的な精神性という内的要因および市場経済の発展という外

的要因を通じて自己の自由をますます獲得するようになる。その反面、個人は様々な局面で

何にもよらない自己決定を求められるようにもなる。この時代の社会に生きる市民は、たし

かに職業や階級といった明瞭に与えられる自らの社会的立場に縛られなくなった一方で、

自己について認識し説明を自ら行う必要に駆られた。16  ロマン主義に属する知識人や芸術

家はこの問題を共有していたといえる。しかしながら 1800年前後は多くの場合旧来的な社

会慣習は温存されており、社会的な実態は全くリベラルということでもなかった。彼らの多

くを悩ませたのは、自己を説明する根拠を自らに持つことの困難さと、そのような自由を実

際には社会的に獲得できないというギャップである。とりわけ文学作品にはこのふたつの

側面が描き出されている。17 

他者や外部に自らについての説明根拠を持たないことは、いわば「ありのまま」に自らを

説明することである。しかしながらこの「ありのまま」の自己を認識することは、自分に寄

り添う理解者を通じることが理想であった。友愛という愛の理解を発展させることで、この

時代に求められる自己理解を達成させてくれる理解者が愛の対象となったのである。この

理解者は特定の利害関係に基づいて表層的に自らを理解しないばかりでなく、まさしく自

分個人そのものを受け止めて理解してくれる（ようにみえる）。このような理解者との遭遇

がロマンティック・ラブとよべる愛の形式である。18  ほかならぬこの相手との出会いが用

意される必要があり、そのために偶然にも似た方法で両者は邂逅することが望ましい。多様

に機能化した社会においてその都度の場面に応じて個人は適切な主体としてふるまわなけ

ればならない。ロマンティック・ラブにおいて適切な主体としてふるまうべき責任は、目の

前にいる自らの理解者に対して応答することによってのみ生じる。ロマンティック・ラブは、

自らの理解を高めあう相手と一緒にいることによってのみ成立するからである。 

多くの社会学者はこのようなロマンティック・ラブの実態を、文学的作品を用いて分析し

ている。文学作品はコードの理念、また社会的な実態を、そして理念と実態の間にあるギャ

ップを同時に映し出すことができるからである。ロマンティック・ラブのコードは、フリー

ドリヒ・シュレーゲル『ルツィンデ』（1799）やクレメンス・ブレンターノ『ゴドヴィ』（1801）

といったロマン主義を代表する作家の作品において書き出された。ロマン主義において顕

 
16 Becker, Frank / Reinhardt-Becker, Elke: Die romantische Liebe und ihre Folgen im langen 19. 

Jahrhundert. In: Ästhetik und Politik der Zerstreuung. Hrsg. von Tobias Lachmann. Paderborn 2021, 

S. 193 – 215. S. 193-199. 
17 Ebd., S.199-200. 
18 Reinhardt-Becker, Elke: Liebe als Roman? Skizzen zu ihrer Semantikgeschichte im 19. Und 20. 
Jahrehundert. In: Geschichte und Systemtheorie: exemplarische Fallstudien. Hrsg. von Frank Becker. 

Frankfurt 2004. S. 246 – 277. S. 255-258. 



6 

著なのは、自我の認識に関する困難さの表明である。そのために、自らの鏡移しのような

（eigen）要素ばかりを持つ他者ではなく、自らと違う異他的（fremd）な要素を持つ人との

出会いが希求されてきた。ロマンティック・ラブにおける全き理解者もまた、このような異

他的な相手として出会うのである。そのためにこの愛する相手が「ほかならぬあなた」とい

うために必要なのは、自らに関する完全な理解に至ることでありつつ、決して同一化しない

ことである。むしろ同一化を欲望してしまうような異他的な要素が常にあるがゆえに、相手

との理解を更新し続け、愛の関係を繰り延べ続けることが理想的である。19 

友愛はそのコンセプトからして脱性愛化を図るのに対して、ロマンティック・ラブはむし

ろセクシュアリティを重要な要素として積極的に認めていく。愛する相手という他者を通

じた自己理解が相互行為としてなされるのであれば、そのためには精神的な側面にとどま

らず、身体的な側面もまた不可欠である。個人に対する身体的な理解は、官能性や理性をこ

えた感覚によって成立するのであり、ロマンティック・ラブおいて、身体的な交流は他者お

よび自己の理解という目的に応じる限りにおいて重要視される。ロマンティック・ラブにお

いて身体的な実践が重要になってくると、友愛から決定的に袂を分かつ。文学研究者のエル

ケ・ラインハルト＝ベッカーは、ロマンティック・ラブにおいて異性愛的セクシュアリティ

の役割が本質的に重要であることを指摘する。20 18 世紀から 19 世紀にかけて友愛も含め

て多様な愛のコードは競合状態にあった。その中でもロマンティック・ラブは異性愛規範的

なコードであり、友愛がほのめかす男性の同性愛的な親密性を排除する。そればかりか、異

性愛的なセクシュアリティを取り込んだロマンティック・ラブが、愛の形態そのものを異性

愛規範によって本質化してしまう。すなわちロマンティック・ラブか帰結するのは、ジェン

ダー二元論的な異性愛規範のコードを、他の多様な愛のコードを排除することで、愛のコー

ドとして成立させることである。これは、同性愛を含む多様な愛の形態を排除し不可視化す

るにとどまらない。多様な愛の関係はロマンティック・ラブをひな型に理解されるのであり、

愛の関係にある人たちは愛する男女の二元論的役割のいずれかへと還元されてしまう。ロ

マンティック・ラブの成立は愛する男女の親密な相互理解と承認の関係として愛の規範と

なったのである。 

 

3. 結婚を通じた男女役割の固定 

ロマンティック・ラブが成立するこの時期には、婚姻の自由が徐々に認められるようにな

ってきた。婚姻相手は身分や階級、財産に鑑みて選ばれてきたことからは大きな変容があっ

 
19 Ebd. 
20 Becker, Frank / Reinhardt-Becker, Elke 2021(wie Anm. 16) S. 207-212. 



7 

たといえる。ロマン主義の作家の多くはこの自由を謳歌しつつ、またそれに伴う理想的な結

婚相手という新たな課題にも直面した。もっとも、この時代の結婚はいまだ様々な制約のた

めに完全に自由ではないという実態があり、ロマン主義の作家らに描かれる結婚の状況に

おいてこのような障壁を前にして登場人物が挫折や葛藤を経験することが多い。21  その点

に鑑みれば文学作品は現実と理念の間のギャップを示すものでもあるだろう。 

理想的な結婚相手という課題に対して、ロマンティック・ラブはその選択の根拠を与える。

相互理解や承認をという愛を経て当人同士が合意する結婚は、理想的な関係の帰着として

理解されるのである。そしてロマンティック・ラブが、相互理解のための性的関係をすでに

包含しているのであれば、結婚はその性的関係を互いに独占する関係としても理解される。

ロマンティック・ラブと結婚は時間的な因果関係において自然に結びつくようになったの

である。 

セクシュアリティに応じてジェンダー役割が決まることが結婚においても認められるこ

とは、男女間の日常的な役割も決定されるようになることと比してみることが必要だろう。

歴史学者姫岡とし子は、18世紀から 19世紀にいたるまでの社会が移行期間としての段階的

な多様性を持つことに注意しつつ、現代にいたるような男女間のジェンダー役割がこの時

期にほぼ確立したことを指摘している。22 その役割分担は、ロマンティック・ラブにおいて

理解されるようなセクシュアリティ、さらに家庭での役割によって理解される。例えば、理

性的で活動的である男性と、受動的かつ感覚的で家庭に留まる女性という理解はこの時期

に成立したといえる。結婚の自由は家父長制度からの部分的な解放でもあり、核家族化によ

って解放が実現する。部分的である理由は、社会において確かに個人の平等や自由は求めら

れていくものの、家庭において、夫が妻に優位を持つことで役割は不均衡に固定され、これ

が家父長制のあらたな形態としても認められるからである。女性はさらに家庭という場に

おいて、母としての役割も期待される。家庭の維持を目的に強固になるジェンダー間の役割

の差異は、それぞれのジェンダーに対する本質主義的な定義にまで及ぶようになる。すなわ

ち、男性がより主体的あるいは能動的に社会を動かすのであり、女性はよりケアの役割、「母

性愛」でもって家庭に奉仕するという差である。姫岡が示すように、この本質的な決定を裏

付けることを試みる言説は枚挙にいとまがなく、男性と女性の間にある役割の差は社会的

役割のみならず、身体的な特徴にまで遡り決定されることになる。いわゆる自然な性による

役割分担は、実のところ近代的な家父長制の維持に資する言説によって決定されていたに

 
21 Becker, Frank / Reinhardt-Becker, Elke 2021(wie Anm. 16) S. 207-212. S. 205. 
22 姫岡とし子「ジェンダーの視点からみたヨーロッパ近代の時代区分」『思想』1149号 （2020

年）、73-90頁所収、78頁を参照。 



8 

すぎない。23 

近代的な家父長制にまつわる男女間の議論は、国家を前提とした社会の理解にも結び付

く。国家を統治しまた維持していくために家庭が基本的な単位となるからである。もっとも

近代国家が結婚や家庭に対して積極的に介入することはありえないが、家庭におけるジェ

ンダー的役割を規範化し、女性を公的な場所から排除し続けることで間接的な家庭への統

治が可能になった。個人の自由や平等が公に目指されながらも、ジェンダー間にまたがる不

均衡は統治の目的に応じて温存されるという矛盾は巧妙に仕組まれていた。結婚をロマン

ティック・ラブでもって正当化することは、ロマンティック・ラブの目的を結婚に据えるこ

とにつながる。個人間の自由としての結婚とその後の家庭生活における抑圧的な実態とい

うギャップは飛び越えられるように結び付けられる。それゆえに結婚後の家庭生活に対す

る失望が、離婚や不倫の物語として表現されていることもある。離婚や不倫は、ロマンティ

ック・ラブが「誠実な」相互承認において成立することから、アンチモラルとして描かれて

いる。24 

相互理解者としての愛する二人は、性的実践というセクシュアリティを通じてジェンダ

ー化され、家庭においてその役割はさらに二極化して固定される。その過程で結婚以前と結

婚以降においセクシュアリティの持つ役割は異なる。相互理解のための性的実践から生殖

を目的とした実践へと移り変わるのであり、その変節においてセクシュアリティはいわば

禁欲的な制限を被ることがある。ジェンダー役割を決定するセクシュアリティそれ自体も

様々な目的に応じて揺れ動いているといえるだろう。その意味で、主体の構成契機として性

的実践を捉える方法も一つではない。 

近代国家による統治によって成り立つ社会において、ロマンティック・ラブを通じた結婚

は、統治の装置に統合されることになる。結婚はユートピア的関係からは程遠く、むしろ統

治に従属的な関係を生み出す。この統治は間接的な方法を取り、結婚における愛の関係へと

介入するわけではない。それゆえに、結婚におけるロマンティック・ラブの要素は政治的に

不可侵な要素として残り、さらにいえば結婚を動機づける人間の真正さとして捉えられる。

だからこそ家族制度の検討においてロマンティック・ラブの要素が直されることはまれで

あった。ロマンティック・ラブと結婚の関係は「自然な」ものとして結びつけられたが、さ

らに国家的統治とロマンティック・ラブの関係も結婚を中継してまた自然化される。その３

つは分かちがたく結びつき、それらによって規範的に意味を付与される愛は文化的メディ

 
23 同上。 
24 19 世紀後半になるとこのような結婚生活の限界が文学的な主題として選ばれるようにな

る。例えば、エッサ・デ・ケイロス『従兄バジリオ』（1878）やテオドール・フォンターネ

『エッフィ・ブリースト』（1895）など。 



9 

アとして諸個人を結び付けるのである。 

 

4. 叢書の目的と方法 

この叢書企画が目指すのは、イデオロギー化されたロマンティック・ラブと結婚の関係を、

その成立時点に遡り検討することである。両者の関係は時代の状況における様々な権力関

係によって偶然結びついたはずであり、いわば系譜学的な作業によってそのことが突き止

められる。愛の真正さそれ自体25については、人類史上古くからいわれていることであるた

めその構築をすべて分析することは困難だが、ロマンティック・ラブにおける愛の真正さが

いかに演出されてきたことは突き止められるはずである。そうした分析作業を通じて目指

されるのは、ロマンティック・ラブという形態は、時として私たちが文学作品を読解する際

のひな型として内面化されてしまっていることを確認することである。ロマンティック・ラ

ブと言わずとも、異性愛規範的な読解に対して批判的であることは多くの場合見過ごされ

ている。そのために、ロマンティック・ラブという枠組みを相対化することには、潜在的な

読解可能性へと開かれうる。たしかに、ジェンダー・スタディーズに影響を受けて、ロマン

ティック・ラブではないセクシュアリティが描かれた 18 世紀から 19 世紀にかけての文学

作品を論じる研究も多くある。26  そのような作品が文学史において注目されることは少な

いことから、カノン批判もロマンティック・ラブに対する批判にとって重要な仕事である。

しかし、この企画ではロマンティック・ラブとして読解できる典型的な作品を分析対象とし

て選んでいる。ロマンティック・ラブの成立時点における作品たちは規範化によって説明さ

れ尽くされない要素をまた内包しているはずであり、私たちはその要素に着目することで、

ロマンティック・ラブの構築性を示す。それは結婚というゴールに対して合目的的に作品を

読解することに対する批判に通じる。したがってこの企画は文学作品を通じて当時の結婚

にまつわる社会的実態を再構成することや、あるいは愛の理想を確認することは目指さな

い。むしろ―最も好ましい結果として―社会的な実態にロマンティック・ラブの理想でもっ

て文学作品が応答しようとして失敗するその箇所において、ロマンティック・ラブに内在す

る問題が表出することを確認するのである。 

総じて社会規範に文学的・芸術的な方法で持って批判的である身振りを作品から見つけ

出すことがこの企画における目的といえるだろう。文学的・芸術的なメディアに対する分析

 
25 Vgl. Herma, Holger: Liebe und Authentizität. Generationswandel in Paarbeziehungen. Wiesbaden 

2009. 
26 Vgl. Busch, Frank: August Graf von Platen – Thomas Mann. Zeichen und Gefühle. München 1987; 
Derks, Paul: Die Schande der heiligen Päderastie. Homosexualität und Öffentlichkeit in der deutschen 

Literatur 1750-1850. Berlin 1990. 



10 

でもある以上、各論は文学や種々の芸術メディアが持つ表現上の特性が持つ歴史的な特徴

についてもまた分析において検討する。メディアに固有な表現もまた自明視できないから

だ。しかしながら、結婚を取り囲む要素は非常に多様で複雑であり、社会規範に対する全体

的な批判は困難である。そこでこの叢書ではいくつかのテーマを個々の論文において設定

した。そのような分析を通じて可能になる社会規範への批判は、結婚という営みを支える心

性にまつわる考察へと向かうことを期待したい。 

また、本叢書に収録された論考は、2024年日本独文学会春季研究発表会（2024年 6月 8

日から 9日、慶應義塾大学日吉キャンパスにて開催）において行われた、本叢書と同名のシ

ンポジウムでの発表を、各々の発表者が改訂したものである。当日の議論は改訂に際して参

考にさせていただいた。発表者一同より、ここに記して感謝する次第である。なお、三觜の

発表にかんしては、本人の研究計画上の理由により、本叢書における発表原稿の論文化とそ

の収録は差し控え、要旨（収録に際して改訂）のみの収録とした。第 4発表の宮下は、発表

の改訂に間に合わず、論文化を断念した。代わりに要旨を収録した。 

 

2024年 12月 宮下 寛司 

 



11 

 

J.M.R. レンツ『軍人たち』（1776）における結婚と「純潔な」女性像  

― マリーの戯画的演出の考察 

 

田中 潤 

 

1. 戯画家としてのレンツ 

喜劇『家庭教師』（1774）によって文壇に名を知られるようになった劇作家ヤーコプ・ミ

ヒャエル・ラインホルト・レンツ（Jakob Michael Reinhold Lenz, 1751–1792）による喜劇『軍

人たち』1 は、1774年から 75年の冬季に成立し、1776年にライプツィヒにおいて匿名で発

表された。 『家庭教師』2とは対照的に『軍人たち』は同時代人にほとんど関心を向けられる

ことがなかったが3、彼の独創性やその天才性は認知されるところであった。数少ない『軍

人たち』の批評の中でも、1776 年 8 月『書物と作家に関するブレスラウ通信』における匿

名の批評ではこう記されている。「レンツの天才についての観察は、彼の『家庭教師』や『タ

ンディ王子』[筆者注＝新メノーツァ]における批評家たちに端を発したもので、彼の中に二

つの完全に矛盾する特質が結びついていることを示していますが、これは『軍人たち』でも

証明されます。彼ほど登場人物を自然に語らせる者はいませんし、その表現のすべてが非常

に真実味 （Wahrheit）を持っており、まるで彼がその背後で話を盗み聞きし、それを忠実に

書き留めたかのようです。一方では自然をあまりにも忠実に模倣（zu treue Nachahmung der 

 
1 J.M.R.レンツの作品を引用・参照する際、以下の作品集を使用する。引用末尾にローマ数

字で巻数を、アラビア数字でページ番号を示す。Jakob Michael Reinhold Lenz: WERKE UND 

BRIEFE IN DREI BÄNDEN. Hrsg. von Sigrid Damm. 1. Aufl. Frankfurt am Main u. Leipzig (Insel) 

2005. なお、日本語訳にあたって以下を参照。レンツ：軍人たち（岩淵達治訳）［『世界文学

大系 第 89巻 古典劇集』（筑摩書房）、1963、323-356頁］、並びに、J・M・R・レンツ：

家庭教師/軍人たち（佐藤研一訳）（鳥影社）、2013。 
2 匿名で出版された喜劇『家庭教師』は、当時の文壇で『ゲッツ・フォン・ベルリヒンゲン』

によって著名になったゲーテが著者だと誤解された。例えば、1774 年 4 月にキールで発行

された『学術新聞』の記述はレンツとゲーテの詩的創作批評という観点から興味深い。「ド

クター・ゲーテ（『ゲッツ・フォン・ベルリヒンゲン』の作者）による新たな注目すべき登

場である。ヴィーラント自身も称賛した天才であるこの人物は、ここでもまた完全に独創的

であり、その創造力の豊かさと、自身の意志の強さを証明している。この意志の強さによっ

て、彼は劇作法のあらゆる束縛をほとんど等しいほどの度合いで打ち破っているのだ。」Vgl. 

Peter Müller: Jakob Michael Reinhold Lenz im Urteil dreier Jahrhunderte. Texte der Rezeption von 

Werk und Persönlichkeit 18. 20. Jahrhundert. Bd.1. Hrsg. von Peter Müller unter Mitarbeit von Jürgen 

Stötzer. Bern 1995, S. 51.  
3 Vgl. Julia Freytag: Dramen und Dramgenfragmente. In: Jakob Michael Reinhold Lenz Handbuch. 
Hrsg. von Julia Freytag, Inge Stephan und Hans-Gerd Winter. Berlin u. Boston 2017, S.47-127, hier 

S.69.  



12 

Natur）しているかと思えば、他方では自然から過度に乖離し(zu grosse Entfernung von ihr)、

詩的創造力においてあまりにも自由 （zu viele Ungebundenheit）であるという二面性が見受け

られるのです。」4 彼の人物描写におけるリアリスティックさやその自然さが評価される一

方で、規範から束縛されないことに伴う不自然さという、相反するレンツの特性が指摘され

ている。 

こうした両義的側面は研究においても彼の作品評価の難しさと結びついているように思

われる。つまり、彼をリアリストとして評価する軸と、他方で彼の規範の逸脱をどのように

評価するのかという点である、5 詳しくは第 2章で述べるが、本論では、対象をそのままう

つしとるレンツというよりも、『軍人たち』におけるマリーという女性像を戯画的に描くレ

ンツを指摘することを目的とする。まず、作品のあらすじを簡単に紹介したい。 

全 5幕 35場から構成されるこの劇作品は、フランス領フランドル地方のリール、アルマ

ンティエール、そしてフィリップヴィルの３つの町が舞台となる。時、場、筋の一致を原則

とする三統一の法則から逸脱する形式となっており、作品内では凡そ数年の時間が流れ、こ

の 3 つの場所が目まぐるしく変わる。織物商人シュトルツィウスと婚約を誓っているリー

ルの装身具商人の娘マリーが、軍人貴族デポルトから誘惑され、彼との結婚を目指す。デポ

ルトは借金を残して失踪し、ラ・ロッシュ伯爵夫人はマリーを彼女の家に引き取ることとな

る。しかし、デポルトがマリーと連絡を取りたがっているという旨の話を将校マリから聞か

されると、マリーは彼からの愛を確かめるために、伯爵夫人宅を飛び出し行方不明となる。

およそ 2 年間の時が流れ、店を畳んで彼女を探していた父ヴェーゼナーは乞食姿のマリー

を発見し、二人は抱き合ったまま地面に倒れることとなる。最終場には後日談として軍人の

妻帯に関する改革案が挿入される。 

軍人の市民階級の娘の誘惑による悲劇という点に関して、当時の 1770年代のドイツ語圏

の社会状況について簡単に見てみよう。シュトゥルム・ウント・ドラングの作家らは、秘匿

された妊娠や嬰児殺しといった当時の社会問題に強い関心を持ち、それらを文学作品とし

て取り上げた。6 シュトゥルム・ウント・ドラングは当時の社会問題を、市民悲劇において

 
4 Vgl. Müller (wie Anm. 2), S.238. 
5 この点、ハンス・ゲルト・ヴィンターによれば、1970年代以降、レンツは 18世紀の重要

作家として注目され、ブレヒトの評価を契機にリアリストとして論じられてきたが、その社

会批判が単なる現実の再現ではないことは十分に考慮されておらず、現在も議論の余地が

あるとの指摘がある。Vgl. Hans-Gerd Winter: Lenz in der Wissenschaft. In: Jakob Michael Reinhold 

Lenz Handbuch. Hrsg. von Julia Freytag, Inge Stephan und Hans-Gerd Winter. Berlin u. Boston 2017, 

S.495. 
6 例えば、ハインリッヒ・レオポルド・ヴァーグナーは『嬰児殺し』（1776）において、ゲー

テは『ウルファウスト』（1773成立）を、マーラー・ミュラーは『クルミ割り、プファルツ

牧歌』（1770年代中頃成立）、ゴットフリート・アウグスト・ビュルガーは『タウベンハイン



13 

忌避されてきた「性」と関連付けて描き出していることは注目に値する。 

レンツの『軍人たち』も、軍人が市民階級の娘を誘惑し、市民家族を崩壊させるという当

時の社会問題を映し出した社会批判劇として捉えることができる。レンツ作品集を出版し

た研究者ジークリート・ダムは、『軍人たち』の成立背景にレンツの個人的な経験が反映さ

れていると指摘しており、このテクストを「鋭く社会批判する現代演劇」(I, 731)と称してい

る。ダムが指摘するように、作者の自伝的要素と社会問題としての軍人問題が、作品の成立

背景として理解することは可能であろう。とはいえ、1775年のレンツとゾフィー・フォン・

ラ・ロッシュとの手紙から明らかなように、彼にとって、市井の人々をありのままに描くこ

とが、必ずしも社会をそのまま映し出すことを意味しないことも示唆されている。 

 

一度、 私の作品を読んでみてください。『軍人たち』というものです。私の努力は概して、

階級をあるがままに描きだすことにあるのです。それは上流階級出身の人たちが想像す

るようなものではなく、その階級のもとにいる、あわれみや感情豊かで、慈悲深い神の如

き心を持つ人たちに、その神性のための新しい望みや道筋を拓かせることにあります。

[…] ここに同封したものも同様に、私の人生から切り取った一つの絵画（Gemälde）に過

ぎません。（III, 325f.） 

 

「絵画 （Gemälde）」という言葉は彼の演劇詩学において重要な役割を果たしている。1774年

に匿名で発表されたレンツの喜劇『新メノーツァ』に対するヴィーラントの批評7に対応す

る形で書かれた自己批評『新メノーツァ自己弁護』において、「喜劇は人間社会の絵画であ

る。喜劇の観衆が真面目になってしまうと、その絵画は笑えなくなってしまう」 (II, 703)と

書くように、8 レンツは社会問題に対する批判的視座を持ちながら、それを喜劇として演き

 

の牧師の娘、バラード』（1782）においてそれぞれ異なる文学形式を用いてこのテーマを取

り上げ、社会的関心を喚起した。1780年、マンハイムで「慈善家」と名乗る者が、「嬰児殺

しを阻止するための最良の実行可能な方法とはいかなるものか」という題目で懸賞論文を

募集し、385通以上の応募があったとされている。Vgl. Otto Ulbricht: Kindsmord und Aufklärung 

in Deutschland. Berlin u. Boston 1990, bes. S. 217-231. 
7 Vgl. Christoph Martin Wieland: Der Teusche Merkur. 8. Band, 3. Stück, Dezember 1774, S.241. 「こ

の作品の実際の内容に鑑みると、喜劇というよりも 「混合劇」 （Mischspiel）と呼ぶ方が適切

であるべきだろう。（…）読者に対して最善の助言を与えるとすれば、一度に全体を読むの

ではなく、1つの場面を読むことだ。」 
8 ここで用いられる真面目な（ernsthaft）という語の解釈について、Ulrich Profitlich は 2 つ

の解釈モデルを提案している。1つ目に、「真面目」という語が「問題を抱えた」や「矛盾に

満ちた」を意味する可能性である。著者、すなわちレンツによってその絵画の対象とするも

のの性質が示されているとする解釈。2つ目に受容する主体の性質を指しているとする解釈

である。この 2つ目の解釈は、『新メノーツァ自己弁護』の文脈における観衆の道徳化の発

展が、喜劇の歴史的発展の各段階を導き出そうとする議論と合致するゆえに、優先されるべ



14 

出している。あるがままをそのまま描くだけでなく、それを戯画的に描写する書き手として

のレンツの可能性も指摘できる。シュトルム・ウント・ドラングの最初の演劇論と称される

『演劇覚書』(1774)においては、以下のように書かれている。 

 

私の感性に従うならば、特徴をとらえた画家を、それが戯画家（den Karikaturmaler）です

ら理想主義的画家（den idealischen）よりも十倍高く評価します。(II, 653) 

 

このように、研究者マティアス・ルゼルケが指摘するところの当時の「性的な権力関係に対

する批判」9を含むレンツの社会批判劇『軍人たち』における演出には、戯画家としてのレ

ンツ像を見出すことができる。では、何が「戯画化」されているのだろうか。ここでは、作

品のヒロインであるマリーの女性像に、戯画的な演出を読み解いてみたい。 

『軍人たち』の大きな筋立ての１つとして、市民階級の娘マリーによる貴族デポルトとの

結婚実現への試みとその失敗があげられる。歴史学者の姫岡とし子によれば、18 世紀末の

ヨーロッパでは、市民家族の形成という文脈において、家族が市民的道徳の実践の場とされ、

女性には純潔が求められたという。10  家族形成という点において重要なのは、結婚におけ

る女性の純潔さと言えそうである。演劇研究者ギュンター・ヘーグは、18 世紀当時の演劇

において「若く、天使のような純潔な女性像」が「自然なもの」として認識されたことを論

じている11。当時の演劇鑑賞者や読者にとって、純潔な女性像が理想像であり、また作品に

おいて「純潔な」演出が求められていたと言える。では、『軍人たち』において装身具商人

の娘マリーという女性像は、これまでどのように議論されてきたのだろうか。 

 

2.  純潔（Unschuld）か否か― マリーの評価をめぐって 

シュトゥルム・ウント・ドラング・ハンドブックによれば、これまでの研究では作品にお

ける悲劇的筋の展開に対して作品に付された喜劇をどのように捉えるかという演劇ジャン

ル論的問題、最終場の「軍人用慰安婦養成所」設立案をレンツによる「真面目」な改革案と

見るのかという問題、マリーという女性像をどのように評価するかという問題が取り上げ

 

きだとされる。訳語はこの論文の指摘を参考にした。Vgl. Ulrich Profitlich: Zur Deutung von 

J.M.R. Lenz‘ Komödientheorie. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft Und 

Geistesgeschichte. Bd.72, Heft 4, 1998, S. 411-432, hier S. 430-431. 
9 Vgl. Matthias Luserke-Jaqui: Jakob Michael Reinhold Lenz, Der Hofmeister, der neue Menoza, die 

Soldaten. München 1993, S. 79.  
10 姫岡とし子：ジェンダー10講（岩波新書）2024、83頁参照。 
11 Vgl. Günther Heeg: Das Phantasma der natürlichen Gestalt Körper, Sprache und Bild im Theater 

des 18. Jahrhunderts. Frankfurt am Main 2000, S.37.  



15 

られる12。 

なかでも、マリーの女性像の解釈を巡る評価は一様ではない。大きく分けると、マリーの

性格そのものについて言及するものと当時の言説のなかでマリーという女性像を研究する

ものがある。ここでは後者の研究について踏み込んでいきたい。例えば、マルティン・カー

ゲルは、自分自身で手紙を書こうとする「書き手」としてのマリーに焦点をあて、「彼女 [＝

マリー] は積極的に性の言説に参加しようとし、自己決定するための自由を手に入れようと

している13」と述べ、マリーを積極的に評価している14。マティアス・ルゼルケは、作品に

おけるマリーの女性像とその悲劇的結末について、「18 世紀後半、1770 年代の社会におい

て、市民階級に属する、しかも女性という個人が、この暴力[=男性貴族の性誘惑による暴力]

に抗うことができない15」ことに悲劇的契機を見いだし、男性の欲望の抗うことのできない

被害者としての女性像マリーを指摘している。日本においてもマリーの女性像の解釈とそ

の評価はさまざまである16。こうした評価の揺らぎは、それがどのような基準によって行わ

れるかに依存していると考えられる。 

シルヴィア・ハレンスレーベンは、その評価基準が女性の美徳の問題に中心化され、18世

 
12 Vgl. Martin Maurach: Die Soldaten. In: Sturm und Drang Handbuch. Hrsg. v. Matthias Luserke-

Jaqui unter Mitarbeit von Vanessa Geuen und Lisa Wille. Berlin u. Boston 2017, S.393-404, bes. S. 

401.  
13  Vgl. Martin Kagel: La Chercheuse D’esprit: Gender, Mobility, and the Crisis of Authorship in 

J.M.R. Lenz’s Conception of Soldier’s Marriages. In: German Life and Letters. Bd. 61. Heft1. 2008, 

S. 99-117, bes. S. 107.  
14 今村武によればマリーを「シュトゥルム・ウント・ドラング的な人物像、しかも女性像の

出現」として評価している。今村武：コケットの夢の行方：ヤーコプ・レンツ『軍人たち』

［『上智大学ドイツ文学論集』第 45号、2008、3-27頁］特に 16頁参照。また、佐藤研一に

よれば「マリーはあどけなさと媚態、高慢と蓮っ葉な性格の美しい娘である。『嬰児殺し』

や『たくらみと恋』の娘が、信心深く孝心篤く、市民的家庭のなかで平和裡に暮すとなれば、

マリーは新しい女性である」とも評価される。佐藤、前掲書（注１）、254頁参照。 
15 Vgl. Matthias Luserke-Jaqui: Lenz-Studien Literaturgeschichte, Werke, Themen. St. Ingbert 2001, 

S. 129. 
16  他の研究者による日本におけるマリー像評価を簡単に紹介する。石原次郎は男性による

欲望対象としての被害者マリー像に疑問を投げかけながら、彼女も自身の欲動に突き動か

されていることを指摘している。 「  登場人物〉達の互いに無関係な孤立、という点からマリ

アーネ、デポルト、シュトルツィウスを見るなら、デポルトとマリアーネは自分の欲望を満

たそうという直線運動だけを示す欲望の機械に見えてくる。（…）「兵士たち』の  登場人物〉

達は皆、自問的なモナド、おのおのの欲動に従うことだけをインプットされてひたすらに直

線運動をする機械のようではないか。そうなればマリアーネもまた欲動充足の機械ではあ

っても 被害者〉ではない。」石原次郎：J.M.R.Lenz『兵士たち』におけるアスペクト効果

［『北海道大学ドイツ語学・文学研究会、独語独文学科研究年報』第 20号、1993、19-36頁］

33頁参照。菅利恵によれば、「彼女は束縛を嫌う人物像ではあるが、かといって自由を求め

るヒロイックな主体として描かれてはいない。（…）つまり『軍人たち』のマリアンヌは、

より正しい自己の実現へと駆られる「成長への志向」とは対照的な存在として、登場してい

る。」菅利恵：ドイツ市民悲劇とジェンダー――啓蒙時代の「自己形成」 （彩流社）2009、207

頁参照。 



16 

紀における「女性の純潔についての言説」のもとで、「純潔か否か」（Schuld/Unschuld）とい

う対立項においてマリーという女性像が評価されてきたことを指摘している17。この研究に

おいて、マリーに関する二項対立的な女性像が歴史的に整理されたと言える。ここでは、二

項対立的な評価が留保されつつも、マリーが『ミス・サラ・サンプソン』のマールウッドや

『エミーリア・ガロッティ』のオルシーナと比較され、その水準に達していないと位置づけ

られている点、さらに、当時の女性規範からの逸脱に一定の評価が与えられている点に注目

すべきである。 

 

マリーという登場人物は、当時の演劇において支配的であった女性像の規範から逸脱し

ている。それは、発言しないこと、純潔を求める要求を拒否すること、そして天使/娼婦

という二者択一を覆すことによってである。しかし、これ以上の展開は見られない。マ

リーは、マーウッドやオルシーナのように、真実を悟り、反抗する者には決してならな

い。18 

 

ここで重要であるのは、こうした女性像を巡る評価の揺らぎがどうして生じるのかとい

う問いである。『軍人たち』におけるマリーの女性像の演出には、「純潔か否か」という二項

対立を引き起こす仕掛けがある一方で、その評価を回避するような曖昧さが含まれている

のではないだろうか。ギュンター・ヘーグは『自然な形象という幻想』（2000）において演

劇学の観点から演劇作品の受容について次のように述べている。 

 

若き娘の「純潔な姿」（unschuldige Gestalt）は伝統的なものでも寓話的なものでもなく、

当時の言葉で言えば、「自然な記号」である。その道徳法則は、彼女の身体に直接刻み込

まれているというよりも、むしろ感情の純粋な表現であるように思われる。それは彼女の

動きの優美さ、「自然な形象」として結びつく「純粋な」身体記号の連続性の優美さによ

って保障される。これこそが 18世紀の幻想である。19 

 

このように、ヘーグは、当時の受容者にとって「純粋な」若い娘が演劇作品における理想的

な女性像として位置づけられていたことを指摘している。読者や観衆から期待される女性

 
17 Silvia Hallensleben: »Dies Geschöpf taugt nur zur Hure...« Anmerkungen zum Frauenbild in Lenz’ 

»Soldaten« In: "Unaufhörlich Lenz gelesen..." Studien zu Leben und Werk von J. M. R. Lenz. Stuttgart 

u. Weimar 1994, S.225-242. 
18 Ebd., S. 233.  
19 Vgl. Heeg (wie Anm.11), S.37. 



17 

像がどのように演出されるべきかという視点は、『軍人たち』におけるマリーの女性像を考

察するうえで重要な示唆を与える。マリーの身振り、表情や言葉を、純潔を象徴する記号と

して捉えた場合、この女性像はどのように描かれるのだろうか。また、その演出はどのよう

に特徴づけられるのだろうか。 

『軍人たち』において、マリーが軍人貴族デポルトとの結婚実現に向けて行動するように、

純潔は婚姻制度と深く結びついている。社会史的観点から見ても、1800 年前後は愛・性・

結婚が三位一体的に論じられるようになるロマンティック・ラブ・イデオロギーの成立期と

して位置づけられている。大塚や姫岡が指摘するように、これまでの伝統的な結婚において

は、貴族・ブルジョワジー・農民などほとんどの階層において、本人同士の意思よりもむし

ろ家族の経済的・社会的利害を考慮して、両親や親族ないし共同体によって外的に統制され

ていた。これに対して、18世紀後半から 19世紀初頭にかけて、結婚は男女の「愛」に基づ

くものとする結婚が規範化されていくことが指摘されている20。18世紀末の市民家族形成期

においては、純潔が要請されると同時に、結婚における個人の自由な意思決定が特別な地位

を占めるようになった。この点は、作品の中で父親ヴェーゼナーと娘マリーとの間に見られ

る結婚観の相違や家族関係を考察するうえで重要な視座を提供する。 

以上の議論を踏まえ、本論では、市民階級の娘であるマリーが、軍人貴族デポルトとの結

婚を実現しようとする中で示す言動に注目し、当時の規範である「純潔な女性」という記号

的な枠組みを通して彼女の女性像を分析する。その結果、「純潔か否か」という二項対立が

次第に曖昧化され、最終的に父親と娘の再会場面において、その枠組みが撤回されることが

明らかになる。こうした分析を通じて、レンツによるマリー、ひいては「純潔な」女性像そ

のものの戯画化が示され、さらに異性愛規範を再考する視点が得られるのではないかと考

えられる。 

 

3. 「純潔さ」における戯画的演出 

第 1幕に登場するマリーの言動には、既に「純潔な女性像」に対する揺らぎが見られる。

第 1 幕第 1 場は、許婚シュトルツィウスのいるリールから無事に帰ってきたことを、彼の

母親に手紙で知らせるマリーの場面から始まる。彼女の手紙には、父親の規範に従ったフラ

ンス語が混じった表現が使われている。マリーは姉とその手紙の文体について議論するが、

「あとは、あなたには関係ないの。」（I, 192）と言い放ち、姉をはねつける。そして第 3場

では、手紙を書くために机に向かっているマリーに対してデポルトが積極的に彼女と関係

 
20 大塚明子：近代家族とロマンティック・ラブ・イデオロギーの 2類型［『文教大学女子短

期大学部研究紀要』45集、2002、41-56頁］42頁参照。姫岡、前掲書（注 10）、80頁参照。 



18 

を深めようとする。「ひざまづいて」（I, 194）彼女に語り掛けるデポルトに対して、マリー

は「（編み物をする。目を仕事のほうへ伏せながら）お母さんがよく言っていたの。ほら、

あなたがどれだけ裏表があるのかって」（Ebd.）と答える。「あなたに会う幸福を得るために

ここに帰ってくるのだけでもいけないのでしょうか。完全無欠なお方？」（Ebd.）と言うデ

ポルトに対して、「（また自分の仕事に目を移して）母は何度も言うのですよ。私はまだ完全

に一人前になっていないって、わたしはまだ美しくも醜いとも言えない年なんですって」

（Ebd.）とマリーは答える。この場面では、マリーが母親の助言に従いデポルトをあしらっ

ている様子がうかがえる。さらに、ト書きに示される彼女の身体表現からは、男性の視線に

対して無関心であろうとする姿勢も見て取れる。このマリーの台詞のすぐ後に、父親ヴェー

ゼナーが部屋に入ってくる。デポルトは彼女の父親に「あなたの娘さんに楽しみを一切させ

てやらないのは、どうなのでしょうか。そんなことでは娘さんはどうやって健康でいられる

のでしょうか。」（I, 195）と言うように、彼の狙いは装飾品や宝石を買い付けるのではなく、

マリーを誘惑することである。ヴェーゼナーはマリーがまだ子供だからとそれを断る。それ

に対してマリーは「私、時々胸のあたりが苦しくなって、不安になって、果たして部屋に籠

っているべきなのかしらと思うの」（Ebd.）と父親に言う。これは、同じ場面であるのにも

かかわらず、両親に対して相反するようなマリーの言動を示している。 

同様の場面にてデポルトは彼女を演劇に連れて行っても良いかヴェーゼナーに尋ねる。 

 

デポルト お許しいただければ、あなたのお嬢様を一度、喜劇にお連れするという光栄を

賜りたいのですが。今日、新しい作品が上演されるのです。 

マリー ああ、パパ！ 

ヴェーゼナー いや、いや、そんなことはいけません、男爵様！どうか気を悪くなさらな

いでください。その話はもうご勘弁ください。娘は喜劇に行くことに慣れていませんし、

それは近所の人々の噂話の種になるだけです。しかも若い士官と一緒となればなおさ

らです。 

デポルト ご覧のとおり、私は市民の服を着ています。誰が私のことをわかるでしょう。 

ヴェーゼナー それはいけません！一度きりでも、若い男性と付き合うのはふさわしく

ありません。それに、彼女はまだ一度も聖餐を受けたことがないのに、もう喜劇に行っ

て貴婦人のような真似をしようとは、男爵様、端的に言って、そんなこと私は許せませ

ん。 

マリー でもパパ、男爵様を知っているひとなんて誰もいないのよ。(I, 195f.) 

 



19 

ここからわかるように、父親ヴェーゼナーは、若い将校が市民階級の娘を誘惑し、市民家族

を崩壊させる可能性を懸念して発言している。一方、マリーはこの軍人の誘惑を受け入れよ

うとしている。宝石を手に取り眺めていたデポルトが飾りピンを手に取り、マリーに着けて

みるよう勧めると、今度はマリーが父親の見ていないところでデポルトに視線を送る。「（マ

リーは微笑み、そして父親がほかのものを取り出そうとしているあいだに、彼に目配せをす

る）」（I, 196）。このように、第 1幕第 3場では、男性の視線から逃れようとするマリーと、

逆に視線を合わせようとするマリーという、彼女の二面性を指摘することができる。マリー

は父親から、軍人がどれほど市民階級の女性を誘惑しているかを聞かされる。ヴェーゼナー

は、すっかり意気消沈した彼女に「おまえは唯一の喜びだ、お馬鹿さん、わたしはお前のこ

とが心配なんだ」（I,197）と語りかける。しかし、マリーは「どうか私のことは私に心配さ

せてもらえないかしら。私はもう小さい子供じゃないの」（Ebd.）と反論する。この台詞は、

父親規範からの逸脱であると同時に、自己決定の契機として理解される。このマリーの台詞

によって幕が締めくくられる。これにより、第 1幕の時点で「純潔な」女性像としてのマリ

ーはすでに揺らぎ始めている。 

次に、マリーがデポルトとの結婚を決意し、2人の関係が最高潮に達するまでの過程を追

いながら、その中で「純潔な女性」としてのマリー像がさらに激しく変動する様子を、彼女

の男性に対する言動から見ていきたい。父親の禁止を破り、デポルトと喜劇を観て帰宅した

マリーに対して、父親ヴェーゼナーは「このうそつきめ、男爵様の愛人になりたいのか」 （I, 

201）と罵る。そのうえ、彼女に夕食をとることを禁じ、部屋に戻るように伝える。ヴェー

ゼナーが「安楽椅子に身を投げて、物思いにふける」（Ebd.）というト書きで第 1幕第 5場

が閉じるように、この場面では父親によるマリーとデポルトの結婚の可能性が示唆される。

もともと禁止されていた演劇鑑賞をしたことは、単に父親の権力からの逸脱を意味するだ

けでなく、「どうか私のことは私に心配させてくれないかしら」と語ったマリーの自由な意

思決定を象徴する重要な行為と言える。軍人との付き合いを禁じていた父親ヴェーゼナー

が、結婚を認める転機となり、マリーとともに結婚の実現を目指す場面は、第 1幕第 6場に

おいて描き出される。 

 

ウェーゼナー なあ、子供のようなことはするんじゃない。（何度か行ったり来たりする、

そして彼女のそばにすわる。）おい、マリエル！ 知っての通り、おれはおまえを信頼し

ているんだ。おまえは俺に正直になってさえしてくれればいいんだ。おまえの損にはな

らないから。男爵様は、愛の言葉のようなものを言ったのか？ 

マリー （とてもいわくありげな様子で） パパ！ ― あのひと、わたしに惚れている



20 

の。ほんとうなの。ほら、これを見て、この髪飾りもくれたの。 

ウェーゼナー なんてこった ― ええい、またやりやがったな （髪飾りを取り上げる。）

おまえにそれはだめだと言ったじゃないか ― 

マリー でもパパ、わたしそんなに無礼にはなれないし、断ることもできないの。もしわ

たしが受け取ろうとしなかったら、あの人暴れまわっていたでしょうから。（戸棚へ歩

く。）ここに、わたしのために作ってくれた詩だってあるの。（彼に紙を一枚渡す。） 

ウェーゼナー （声に出して読む。）  

「わが清らかな衝動がめざす高貴なる君、 われ君に謂おう、とわに君を愛す。わが愛

と忠誠の誓により、 朝が来れば君は新たに美しく輝く」 

「君は美しく輝く」か。ははは。 

マリー 待って、まだ見せたいものがあるの。小さな宝石を散りばめられたハート形の指

輪なの。（再び戸棚へ。父親は、指輪を無関心に見る。） 

ウェーゼナー （もう一度読む。）「わが清らかな衝動が目指す高貴なる君」か。（詩をポ

ケットに入れる。）あの方はどうやら真面目（honett）なようだな。だが、マリエル、よ

く聞くんだ。おまえは、もう、あの人から贈り物を受け取ってはならん。彼がおまえに

こんなに贈り物をするのは、気に入らないのだ。(I, 203f.) 

 

「あのひと、わたしに惚れているの」や「あのかたはどうやら真面目なようだな」という台

詞から、マリーとヴェーゼナーは、軍人デポルトがマリーを愛していると確信する。これは、

第 1 幕第 5 場にて、演劇鑑賞から帰宅したマリーに対して怒りをあらわにしていた父親ヴ

ェーゼナーの態度とは大きく異なる。マリーはデポルトからの贈り物を喜ぶ一方で、ヴェー

ゼナーは手紙の中の韻文から、デポルトのマリーへの誠実な愛を見出している。父親ヴェー

ゼナーの関心事は、娘が 「貴婦人」（I, 204）になることにある。彼の目には、娘が幸せにな

ることが階級の上昇を意味し、それが装身具商を営むウェーゼナー家全体の幸せ、共同体と

しての家族の利益につながるものとして映ったと考えられる。では、マリーの目には、軍人

貴族デポルトとの結婚はどのように映っているのだろうか。 

 

マリー  （彼の手にキスをする）おやすみなさい、パパ！（彼が離れると、彼女は深いた

め息をつき、服のひもをほどきながら窓に寄る。）なんだか重苦しいわ。今夜は雷雨に

なりそう。もし雷が落ちたら。（上を見上げ、はだけた胸に手を置きながら）ああ私は

何か悪いことをしたのかしら？シュトルツィウス、わたしは今でもあなたが好きよ。で

もわたしがもっと幸せになれるのなら。パパだって助言してくれるし。（カーテンを引



21 

く）雷よ、落ちればいい、喜んで死んでいくわ。（あかりを消す）（I, 204） 

 

ここでは、マリーの身体表現が読者の目の前で自然描写とともに感傷的に、大胆奔放に描か

れている。純潔な女性を期待する読者から見れば、このマリーの描写によってその期待が裏

切られることになる。マリーは自らの幸せのために、それがどのような結果を引き起こそう

とも、自分を愛していると確信しているデポルトとの結婚を成功させる決意を固めている

ことがわかる。マリーのこの言葉をもって第 1幕が閉じる。 

第 2 幕第 2 場では、軍人たちが集まる珈琲店に呼び出されたシュトルツィウスが、デポ

ルトとマリーが関係を深めていると聞かされ、軍人たちに笑いものにされる。続く第 3場で

は、シュトルツィウスから送られた糾弾の手紙を受け取ったマリーが、彼に返信の手紙を書

こうとする場面が描かれる。マリーはデポルトに対して次のように語る。 

 

マリー ええ、我が親愛なる男爵様！私が父親のことでどれだけ苦労しているかあなた

にはおわかりでしょうか。それにいつも、私の幸せを台なしにしてはいけないと、私に

いつもうるさく言うんですよ。 

デポルト あなたの幸せ－こんな無作法なやつと。あなたはどう思っているの、親愛なる

マリエル、あなたの父親はどうお考えで？私にもこの人の事情くらいわかりますよ。単

刀直入にいいますと、あなたは市民のためのものではありません。 

マリー いいえ、男爵様、意味のないことですわ、それはただの空虚な期待にすぎません

し、あなたは私を騙さないでください。あなたのご家族が許してくれることは決してな

いでしょうし。 

デポルト それは私が心配すればいいんですよ。ペンとインクを持っていますか、私はあ

の与太者に返事を書きましょう。しばしお待ちを。 

マリー いいえ自分で書きますわ。（机に座って筆記用具を揃える。彼は彼女の背後に立

つ。）(I. 212) 

 

マリーは、シュトルツィウスとの結婚ではなく、デポルトとの結婚こそが自分の幸せにつな

がると彼に伝える。それに対し、デポルトは「あなたは市民のためのものではありません」

と述べるだけでなく、自身の両親が結婚を許すかについて「それは私が心配すればいいんで

すよ」と語り、結婚の可能性に直接言及する。このやりとりを、第 1幕第 6場でのマリーの

台詞「あの人、私に惚れているの」や、彼から受け取った恋文と併せて考えると、ここで愛

の言葉と結婚が直接結びついていることが明らかになる。さらに、この後に続く 2人のやり



22 

とりは、マリーの異性に対する言動を考察する上で極めて重要である。 

 

 デポルト では、私が口述しましょう。 

マリー  （両腕を手紙のうえに広げて）男爵様ったら ―  （彼らはいちゃつきはじめる。

彼女が腕を引くと、彼は書くそぶりをする。大笑いした後に彼女はインクで濡れたペン

で大きな傷をつける。彼は顔を拭きに鏡へ行く、彼女は書き続ける。） 

デポルト こっそりのぞいてやるから。 

（彼が近づくと、彼女は筆でもって彼を威嚇する。彼女は手紙をポケットにしまおうと

すると、彼はそれを邪魔しようとする。彼らはお互いもみ合いになる。マリーが彼をく

すぐると、彼はあわれな叫び声を上げ、息切れしながらひじ掛け椅子に倒れ込む。）(I, 

213) 

 

台詞のみならず、ト書きに注目してみると、デポルトの助けを借りずに一人で手紙を書こう

とするマリーは、彼に対して背中を向け、手紙を見られないようにしようと「両腕を手紙の

上に広げ」る。この一連の言動は、「いいえ、自分で書きます」という言葉を通じて、独立

した手紙の書き手としてのマリーの主体性をデポルトに示す一方で、男性の視線に対する

無防備さを伴う官能的な身体言語も同時にデポルトに伝えている。そして彼らは「いちゃつ

きはじめる」のである。読み手にとって、この様子は不自然に映らざるを得ない。さらに言

えば、マリーが男性の身体に書き込みを行い、さらには怪我を負わせている点から、デポル

トへの身体的接触は、市民道徳的規範が求める「純潔な女性像」を逸脱していると言えるだ

ろう。大きな物音を聞きつけたヴェーゼナーは 2人きりの部屋に登場し、彼らを諫める。そ

の後、ツイップファーザートが部屋に現われる。 

 

マリー  （時折、気まぐれに周囲を見回しながら）ツイップファーザート嬢、ここに男爵

様をご紹介する栄誉に預かります。この方は本当にあなたに恋をしているんですよ。さ

あ、男爵様、こちらが例のツイップファーザート嬢です。あなたが先日、喜劇の席で激

しく恋に落ちたお相手ですよ。 

ツイップファーザート嬢 （困惑しながら）マリー、あなたったら一体何を言っている

の？ 

マリー  （深々とお辞儀をしながら）さあ、愛の告白をどうぞ。（立ち去り、部屋の扉を、

音を立てて閉める。） 

ツイップファーザート嬢 （ひどく当惑しながら窓のそばに立つ。） 



23 

デポルト  （彼女を軽蔑の目で見ながらマリーの様子を伺う。マリーは時折、部屋の扉を

少し開ける。） 

（ついに彼女が扉から顔を出し、嘲るように言う。） 

「ねえ、まだ終わらないの？」 

デポルト（扉の隙間に挟まろうとするが、マリーが大きな留め針で彼を突き、彼は悲鳴を

上げて急いで外に出る。そして、別の扉からその部屋に入ろうとする。）（I. 213f.） 

 

ここでは、マリーは留め針でデポルトを刺している。留め針（Stecknadel）は、H.L.ヴァーグ

ナーによる『嬰児殺し』（1776）の肉屋の娘エーフフェンが我が子を殺害する際に用いた道

具でもある。当時、嬰児殺しが社会問題化していた状況を鑑みると、マリーの行為は、「純

潔な女性像」を自然なものとして見ていた読者の期待を覆すものである。一方で、男性によ

る性暴力に無防備な姿勢を身体言語で示してきたマリーが、男性の顔にペンで傷をつけ、子

供を殺す道具として用いられた留め針で男性を刺す行為は、性暴力に対する女性の反抗と

して解釈することもできるだろう。さらに、この場面において、マリーとデポルトの愛の関

係が最高潮を迎えると同時に、暴力を伴う性的な緊張関係も極限に達しているのである。 

マリーとデポルトの関係は、彼の失踪を契機に変化する。この出来事をきっかけに、マリ

ーの行動はさらに複雑化する。第 3幕第 3場、ツイップファーザートは、マリーにデポルト

が雲隠れしたことを伝える：「あの男爵デポルトさまが、今朝、いなくなってしまったんで

すよ。」（I, 218）状況が呑み込めず慌てふためくマリーはシュトルツィウスと再び関係を修

復しようと手紙を書こうとするが、その手紙を破り捨てる。これに対して父親ヴェーゼナー

は結婚履行契約書を作成し、何とかマリーとデポルトとの結婚を成立させようとする。マリ

ーは彼の消息を得られるように、デポルトの同僚の将校マリと親しくなるだけでなく、ラ・

ロッシュ伯爵夫人の息子とも親交を深める。マリーはヴェーゼナー夫人からマリとの関係

を断つようにとなだめられるが、彼女の目的は、あくまでデポルトと連絡をとることにあ

る：「そうしたら私どうすればいいの、ママ？あの方はデポルトの親友で彼の様子を知らせ

てくれる人なのよ。」(I, 223) その後、伯爵夫人がマリーを伯爵宅で教育させるために彼女の

家を訪れる。ここでマリーがまた「純潔な女性」に戻る兆しが読者に提示される。読者に「純

潔な女性」を強く意識させるのは、この伯爵夫人とマリーの会話である。というのも、伯爵

夫人の名前が、当時の読者にとって『シュテルンハイム嬢物語』（1771）の作者ゾフィー・

フォン・ラ・ロッシュと同名であることは明らかであり、美徳を備えた感傷的な女性像を強

く想起させるからである。21 

 
21 『シュテルンハイム嬢物語』は 1771年に匿名で発表されたが、筆者については 1772年



24 

 

伯爵夫人 悪い噂だけではありません、良い噂もあなたについて聞いております。あなた

は不幸ですが、それでもご自分の不幸がどんな悪徳によるものでもないことで慰めを

得られるでしょう。あなたの唯一の過ちは、世間を知らなかったことです。身分の違い

があることを理解していなかったこと、そして『パメラ』を読んでしまったことです。

それは、あなたのような身分の方が読むには最も危険な本です。 

マリー その本のことは全く知りません。 

伯爵夫人 それなら、若者たちの言葉を信じすぎたのでしょう。 

マリー 私が信じすぎたのはただ一人だけです。そして彼が私に対して裏切るつもりな

のか、まだはっきりしていません。（I, 229） 

 

ラ・ロッシュ伯爵夫人の言う『パメラ』とは、サミュエル・リチャードソンによる 1740年

発表の書簡体小説『パミラ、あるいは淑徳の報い』を指す。この作品を通じて、読み手はパ

ミラが備える市民的美徳とマリーを比較することになる。手紙を書くパメラと、一人で手紙

を書こうとしながら苦労するマリーは対照的に提示される。しかし、「その本のことは全く

知りません。」というマリーの台詞によって、読み手が抱く「純潔な」女性像は覆されるこ

とになる。デポルトとの結婚を「一段階上へ登ろう」とし、「ほかの魅力的な性質を身に着

けることを必要と感じない」（I, 230）マリーの姿勢を、市民的道徳からの逸脱として糾弾す

る伯爵夫人に対し、マリーは「（彼女の手に伏せて泣きながら）でもあの方は私を愛してい

ます。」（Ebd.）と語ったり、「（感動したように彼女の膝から頭をあげ）」（I, 231）たりする。

ト書きに表されるマリーの身体言語と台詞には、誇張された感情表現が際立っている。彼を

諦めきれないマリーは、第 4 幕第 3 場でデポルトがアルマンティエールにいることをマリ

から知らされ、デポルトの愛を確かめるために家を飛び出すこととなる。彼女は、家族＝家

＝経済共同体としての利益よりも、自己決定したデポルトとの結婚を実現させようとして

いる。マリーにとって、デポルトの振る舞いからは、愛と性、結婚の関係が成り立つように

見えている。一方、父親ヴェーゼナーは、階級差結婚によって自分の娘を貴族にするという

家＝家族共同体としての経済的利益としての結婚観が前面に出ている。では軍人デポルト

 

のフリードリヒ・ニコライによる『ドイツ百科叢書』の書評からわかるように、作者の名

は出版されて間もなく知られていたことが推測される。Vgl. Friedrich Nicolai: Allgemeine 

Deutsche Bibliothek. Bd. 16. S. 469 – 479, hier S.469f.「ラ・ロッシュ夫人がこの物語の作者

として挙げられていますが、我々はこれを公然と述べることに何の躊躇も感じません。な

ぜなら、それは我々の確信に基づき、称賛に値する形で行われるからです。もっとも、私

たちの立場としては、一般に知られたくない著者の名を暴き、書き立てることが本意であ

るわけではありません。」 



25 

はどうであろうか。第 5 幕第 3 場マリの家でシュトルツィウスがいる場所で、デポルトは

将校マリにこう語る：「最初から娼婦だったんだ。彼女は、俺がプレゼントをしてやったか

ら、彼女は俺に良くしていただけだ。」（I, 242）。軍人たちにとって、市民階級の女性は男性

の欲望の対象に過ぎない。将校オーディは「娼婦はいつでも娼婦だ。どんな手にかかろうと

も、兵士の娼婦にならないなら牧師の娼婦になるだけだ。（…）」 （I, 199）と語る。それに対

して、アイゼンハルトは「娼婦は決していつでも娼婦ではありません。あなたは異性をそれ

ほどよく知っているとでも？」（Ebd.）と反論する。このように、軍人たちの「娼婦」とい

う言葉を通じて、作品は女性の「純潔か否か」、さらには「聖女/娼婦」という図式も描き出

している。読者は、失踪したマリーが全く予想外の形で表象される様子をこのあと目の当た

りにすることになる。 

作品には「純潔な女性」を想起させる多くの仕掛けが散りばめられている一方、その「純

潔な女性像」は明らかに「自然ではない」方法で演出されている。この演出が最も明確に示

されるのは、第 5幕第 4場である。 

 

ヴェーゼナー （大声で叫ぶ）ああ我が娘よ。 

マリー お父さん！（二人ともほとんど死んだように地面を転がる。大勢の人々が二人の

周りを囲むと運び去る。）（I, 245） 

 

デポルトとの結婚を実現しようと個人として積極的に行動する一方で、他者との関わりの

中で行動が規定されるマリー。手紙を書く際に主体性を示しながらも、父親の文体に倣う一

面を持ち、さらに社会規範から逸脱しようと試みつつ、結果的に社会的破滅に至る。このよ

うな両義的な女性像は、自由意志による行動を志向する娘が、階級差結婚を目論む父親と共

に舞台装置の一部として戯画的に描かれる。読者による「純潔か否か」という二項対立的な

読解の試みは、作品内の様々な場面で曖昧化される。そして、父ヴェーゼナーと娘マリーが

舞台から退場する場面を契機に、この枠組みは最終的に取り払われる。その結果、「純潔か

否か」という枠組みによって規定されてきた彼女の女性像自体が、作り物として提示される

ことになる。 

 

4. 結び 

喜劇『軍人たち』には、当時の受容者が「自然な記号」としての「純潔な女性像」を意識

せざるを得ない仕掛けが施されている。同時に、そうした女性像としてのマリーを裏切るよ

うな演出も見られる。これまでの研究では、「純潔か否か」という基準に基づいてマリーの



26 

女性像が評価され、それをめぐる判断が問題にされてきた。しかし、本論では、作品におけ

るこうした二項対立的読解が困難であることを指摘することができた。レンツの戯画的な

演出は、当時の規範的読解を揺さぶる効果を持ち、それは作品内でマリーを批判するという

よりも、むしろ規範的読解を試みる読者自身が自己批判へと向かう契機を提示しているの

ではないだろうか。 

 



27 

 

愛による適切な関係 

――E.T.A.ホフマン『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』について 

 

中村 大介 

 

1. 晩年の凡作――『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』 

E.T.A. ホフマン（1776-1822）がその命を終えた直後に、『友情と愛情に捧げる文芸誌』と

いう雑誌に『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』という彼の短編小説が掲載された。1 彼の作

品のなかでも有名な作品ではないので、長くなるが詳しめにあらすじを紹介しておこう。 

植物好きの大学生オイゲニウスは、恩師である教授ヘルムスが亡くなった後も彼の植物

園に入り浸っている。夫の死後に若い男を家に出入りさせていることに対する世間の評判

を気にした 60 歳の教授夫人は、オイゲニウスにいっそ結婚することを持ちかける。オイゲ

ニウスはこれを承諾し、夫人が娘同然にかわいがっていたグレートヒェンも交えた生活が

始まる。家に閉じこもるオイゲニウスの身を案じた教授夫人は、彼に外出するように勧める。

そして彼は外出した先で、スペイン人のフェルミノ・ヴァリースという男と友人になり、彼

が勤めている伯爵の館にいる伯爵令嬢のガブリエーラに魅了されてしまう。オイゲニウス

は、ガブリエーラとの仲が深くなると、今度は教授夫人が邪魔になる。そして、教授夫人を

暗殺するためガブリエーラに渡された怪しげな粉を、教授夫人が大切に世話をしているダ

トゥーラ・ファストゥオーザ（チョウセンアサガオ）に振りかけるのだった。時を同じくし

て教授夫人は体調を崩し臥せってしまう。ある日、オイゲニウスがガブリエーラの屋敷に行

くと、窓の外からフェルミノの腕に抱かれているガブリエーラの姿を目にする。激怒したオ

イゲニウスは家から拳銃を手にして再度ふたりのところへ向かうが、彼らの屋敷はすでに

警官隊に取り囲まれていた。彼らは実はイエズス会の密偵で、犯罪によって自分たちの教団

の崇拝者を増やしていたのである。それからほどなくして教授夫人が亡くなる。夫人の死は

オイゲニウスが与えた薬の効果のせいではなかったものの、罪悪感で打ちひしがれ部屋に

籠る彼のところに、グレートヒェンが現れる。今になってお互いの愛に気がついた彼女とオ

イゲニウスは結ばれるのだった。 

 
1 本稿において E.T.A. ホフマンの作品を引用・参照する場合は以下の全集（DKV 版全集）

を使用し、引用末尾に巻数（ローマ数字）・ページ番号（アラビア数字）を示した。同全集

版巻末の注や解説を引用・参照した場合、巻数とページ番号を脚注にて上記の方式で示す。
E.T.A. Hoffmann: Sämtliche Werke in sechs Bänden. Hrsg. von Hartmut Steinecke und Wulf 

Segebrecht unter Mitarbeit von Gerhard Allroggen u. a. Frankfurt am Main 1985-2004.  



28 

この作品の筋立てを作中のことばを使ってまとめるならば、主人公の青年オイゲニウス

が、「誠実な母の愛（d[ie] treue Mutterliebe）」（V, 832）による教授夫人との結婚から抜け出し

て、最終的にグレートヒェンと「純粋極まりない愛（d[ie] reinste[] Liebe）」（V, 881）の関係

を結ぶという結末を迎える、といっておくことができるだろう。他のホフマン作品に比べる

とこの作品の語り手はさほど前に出てこず、なおかつ筋の運びも時系列順に進む。雄弁な読

者に呼びかける語り手が登場したり、回想シーンがあいだに挟まれることによって謎解き

が起こるような複雑な構成をとったりするような他のホフマンの作品においてまま見られ

るケースと比較すれば、この作品は DKV 全集版の巻末の解説にもあるとおり、「単純に作

られた」作品であると評価することができそうだ。2 この作品は同時代の批評においてもさ

ほど高く評価されなかった。たとえば、ホフマンの没後出版された『最後の物語集』にこの

作品が再録されたときに、文芸誌『文芸懇談報知』上に掲載された批評では、「しかし、男

性の人生の幸福をなすものについて、この高貴なる老婦人が持つ見解が女性らしく狭隘な

ものであることは強調されているものの、彼女が若い大学生に結婚を申し込む決意を固め

るということは、あらゆる理由が提示してあるとはいえ、ありそうなことではない（aller 

dargestellten Gründe ungeachtet, unwahrscheinlich）」3と批判されている。 

この批評を書いた人物の「ありそうなことではない」ということばからは、この批評家自

身が持っている女性性について、そして結婚についての規範が、その読解に強く影響を与え

ていることがわかる。加えていうならば、この批評において残念なのは、その規範にとらわ

れるあまりに、ホフマンがせっかく作品冒頭に施した仕掛けをにべもなく切り捨ててしま

っていることだ。この物語の冒頭で結ばれた教授夫人と主人公オイゲニウスとの結婚は、オ

イゲニウスの生活に変化を与え、ひいては物語を動かしている。であればむしろ、作品がフ

ィクションであることを前提として、ふたりが結ぶ「ありそうなことではない」関係を一度

受け入れ、それがどのように描かれているか、そしてそれが物語の運びにどのような影響を

与えているかを吟味する姿勢こそが本作の読解には要請されているのではないだろうか。 

ところで、この作品の先行研究は決して多いとはいえない。4 しかしそのなかでも注目に

 
2 DKV版全集注釈（V, 1191）参照。 
3  Vgl. Anonym: Die letzten Erzählungen von E.T.A. Hoffmann. Vollständig gesammelt und mit 

Nachträgen zu dem Werke: Aus Hoffmann’s Leben und Nachlaß, herausgegeben von dessen Verfasser 

[...]. In: Literarisches Convasations-Blatt. Nr. 211 (13.09.1825), S. 841-843, hier S. 842.  
4  『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』の読解の代表的な例として挙げられる研究には、以下

のハンス・トッゲンブルガーとシュテファン・ディービッツのものがある。Vgl. Hans 

Toggenburger: Die späten Almanach-Erzählungen E.T.A. Hoffmanns. Bern u. a. 1983, bes. S. 206-

219; Stefan Diebitz: Der Spießer im Triebhaus. Versuch einer Deutung und Wertung von E.T.A. 

Hoffmanns später Erzählung Datura fastuosa. In: Mitteilungen der E.T.A. Hoffmann-Gesellschaft 34 

(1988), S. 52-66. ホフマン作品において注目されなかった作品に特に注目したトッゲンブル

ガーが提示するのは、作品のなかに見られる特徴的なモティーフを挙げてそれぞれに解釈



29 

値するのは、この物語の結末が大団円といえるのかどうかについてしばしば疑問が呈され

てきたことだ。たとえば、ホフマン作品における家族の描写から、ホフマンの市民社会に対

する批判的なまなざしを見て取ろうとしたデニス・レムラーは、オイゲニウスにとっての疑

似的な家族である教授夫人たちが、彼にとっての成長をもたらす存在として機能していな

いことを指摘する。5 さらに、ホフマン作品をクィア・リーディングによって読み直そうと

したジュリア・フェロ・ミローネの分析では『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』にわずかな

がら紙幅が割かれ、女性との結婚を通して展開する男性の成長物語という建付けを持つこ

の作品の締めくくりが、主人公にとって成長をもたらしているかどうか疑わしいものにな

っていることが強調されている。6 こうした視点は本稿ときわめて近い関心を有しており、

読解にも有用な見通しを与えてくれる。 

理想的であるかに見えた、結末で結ばれる関係が必ずしも大団円とはいえないのであれ

ば、この物語の序盤においてオイゲニウスが取り結ぶもうひとつの関係、すなわち教授夫人

と主人公オイゲニウスとの結婚を一面的に否定してよいのかという点に、再検討の余地が

生まれる。オイゲニウスとグレートヒェンとの結びつきが結末でとってつけたように取り

結ばれるのに対し7、教授夫人とオイゲニウスとの関係は、彼がガブリエーラに夢中になっ

ていた際にも継続しており、結末の直前まで続いている。そのため、物語を通じて教授夫人

とオイゲニウスとの関係の描かれ方の変化をたどることができる。 

社会学者ニクラス・ルーマンは、人間関係の結び方を「非個人的なもの」と「個人的なも

の」とに大別した。後者の「拡げられるのではなくただ深められる」関係、「換言すれば、

人間の個人的かつ唯一無二の性質、最終的には個人のあらゆる性質が原則的に重要となる

社会関係」を「親密な関係（Intimbeziehungen）ともいいうる」と述べた。8 オイゲニウスと

 

を付す、どちらかといえば注釈的な性格の強い研究である。また、ディービッツの研究は、

本作の設定や構造を解釈し、その文学作品としての完成度を評価しようとするものである。

いずれの論考も、本作がホフマンの作品としてはあまり知られていないことを前提として

いる点は共通している。なお、1960 年代というきわめて早い時期に、市民社会を舞台にし

たこの作品を『黄金の壺』と対をなす作品として言及したトーマス・クラーマーの研究と、

近年刊行の『ホフマン・ハンドブック』での本作の解説については、以下を参照。Thomas 

Cramer: Das Groteske bei E.T.A. Hoffmann. 2., verbesserte Auflage mit einem neuen Vorwort. 

München 1970[1966], bes. S. 112-116; Daniel Wahl: Weitere nach dem Tod publizierte Werke. In: 

E.T.A. Hoffmann-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hrsg. von Christine Lubkoll und Harald 

Neumeyer. Stuttgart 2015, S. 204-208.   
5 Vgl. Dennis Lemmler: Verdrängte Künstler – Blut-Brüder – Serapiontische Erzieher. Die Familie 

im Werk E.T.A. Hoffmanns. Bielefeld 2011, bes. S. 60-87.  
6 Vgl. Giulia Ferro Milone: E.T.A. Hoffmanns Spätwerk. Queer Readings. Würzburg 2015, bes. S. 

125-128. なお、この文献についてはシンポジウム開催後にその存在を知った。本稿を叢書に

収録するのに際して、発表原稿を改稿するために大変参考になった。 
7 Vgl. Toggenburger (wie Anm. 4), S. 216.  
8 Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität. Frankfurt am Main 1982, S. 14.



30 

グレートヒェンとの結びつきが作品の大団円として機能しておらず、その一方でオイゲニ

ウスと教授夫人との関係が深められたとするならば、凡作として従来片付けられてきたホ

フマンのこの作品は、主人公が恋愛により成長して行く姿を描き出したおさだまりの恋愛

小説ではない。むしろ教授夫人とオイゲニウスとの関係の変化に着目することによって、こ

の作品を結婚に頼らない、（当時としては）独特な親密な関係の深化が描かれた作品と読み

なおすこともできるのではないだろうか。そうすることで、当時の結婚の規範に対する批判

的な視点がこの作品から浮き彫りになるのではないだろうか。 

本稿ではまず当時の結婚において重要視された要素と忌避された要素を確認し、また文

学において結婚がどのように扱われたかを確認する。その上で、ホフマン晩年の作品『ダト

ゥーラ・ファストゥオーザ』の主人公が異性の登場人物と取り結ぶ関係、特に結婚が、どの

ように描かれているかを改めて分析する。 

 

2. 1800年前後における 結婚〉について 

すでに 18世紀末には公的領域と私的領域とが分割され、男性は家庭の外で仕事をし、女

性は家庭で家事を担当するという性差に根差した役割分担の規範が確立していた。このこ

とによって、家庭は経済活動の領域と分離した愛情の空間として位置づけられる。9 つまり、

1800年ごろの家族は、「他の集団とは区別される閉鎖性と親密性を獲得」するようになるの

である。10 以下では、こうした親密な領域を出現させるための手続きである 結婚〉につい

てみてゆこう。 

歴史学者の若尾祐司は『近代ドイツの結婚と家族』（2005）のなかで、近代の「市民的結

婚の範式」が、「両性の愛情に基づく契約としての結婚（＝愛情理想）、差別化の論理として

の性差（＝性別の性格規定）、妻に対する夫の優位（＝家父長制）」によって特徴づけられて

いることを指摘している。11  ここからは、当事者同士の互恵関係として結婚を位置づける

一方で、実態としては男女の性差を前提とした一方的な関係を構築することを許す素地が

見て取れる。12  相互性・互恵性を結婚の重要な要素とみなすのは現代においても同じであ

 

訳出に際しては邦訳も参照した。ニクラス・ルーマン（佐藤勉／村中知子訳）：情熱として

の愛 親密さのコード（木鐸社）2005、12頁。 
9 姫岡とし子：ジェンダー史 10講（岩波書店）2024、特に 71-116頁参照。 
10 同書、73頁参照。 
11 若尾祐司：近代ドイツの結婚と家族（名古屋大学出版会）2005、9頁。丸括弧内の文言も

若尾によるもの。ここで若尾はこの「範式」がもっとも顕著に見て取れる当時の思想家とし

てフィヒテを挙げており、主にフィヒテを念頭に説明している。 
12 なお、若尾はフィヒテの結婚論において、離婚がテーマとなる際にも「性差別への端緒が

開かれている」のを見て取っている（同書、53-54ページ参照）。また、以下の文献も参照。

星野純子：ゲーテ時代のジェンダーと文学―「金のりんごを盛る銀の皿」（鳥影社・ロゴス



31 

ろう。現代の結婚制度の再検討をすすめる哲学者エリザベス・ブレイクは著書『最小の結婚』

（2012）において、相互に性行為のライセンスを与えあうための契約として結婚をみなすと

いう哲学者カントによる結婚の構想を「法的な権利が相互尊重と道徳的に構造化された親

密な関係性の条件を形作ることができるという考えを示した点で重要」と評価している。13  

同じ著書でブレイクは、今度は現代の読者に向けて、結婚は自由意志によって参入される

ものであることへ注意を促し、配偶者の役割については当事者同士が自由意志で責務を選

んだうえで同意することを提案する。14  この提案に従えば、結婚がどのような性格のもの

であるか、その関係において当事者がどのような役割を果たすべきかについては当事者同

士が決めてよいことになる。ホフマンが生きた時代は、自らのパートナーを選ぶことは個人

の判断に任されはじめたころである。15  その意味では結婚も個人の自由に任されるはずだ

が、主に法制度のなかで適切な結婚と、適切でない結婚が明確に定められてゆく。1794 年

にプロイセンで成立した一般ラント法は結婚の主な目的を生殖とし、同時に近親婚や重婚

などの忌避されるべき結婚の形態も定めた。16  してはならない結婚は、法律の枠外におい

ても定められ始める。1800 年に哲学者ヴィルヘルム・トラウゴット・クルークが出版した

『結婚の哲学』では、「過った結婚（Missheyrathen）について」という章が設けられ、望ま

しからぬ結婚の例がリストアップされる。17  ここでは結婚の当事者同士の年齢が離れた結

婚がその一例として挙がり、「特に年齢にかんしていれば、身体がすでに枯れており、もは

や生殖の能力のない女性が、若く元気な男性と結婚するとしたら、だれもが直ちに不均衡

（das Missverhältniss）を感じるだろう」と述べられる。18 クルークの批判においては生殖の

ない結婚の不都合がにおわされ、さらにこの生殖の不履行と、当事者同士のあいだの「不均

衡」とが関連づけられている。もちろん、ここでいう「不均衡」とは必ずしも上述の相互性

や互恵性とは関係ないだろう。わかることは、結婚においてはあらゆる点で均衡のとれた関

係を目指さなければならないとされていることだ。そしてここで批判の根拠とされている

 

企画部）、2005、特に 87-102頁。 
13 エリザベス・ブレイク（久保田裕之監訳、羽生有希他訳）：最小の結婚 結婚をめぐる法

と道徳（白澤社）2019、39頁参照。また、カントの結婚論については『人倫の形而上学』の

邦訳（吉澤傳三郎／尾田幸雄訳：カント全集第 11巻（理想社）1969、122頁）のほかに、以

下の文献も参照した。若尾、前掲書（注 11）、52頁；星野、前掲書（注 12）、88-92頁。 
14 ブレイク、前掲書（注 13）、51頁。 
15 以下の文献を参照。Frank Becker und Elke Reinhardt-Becker: Die romantische Liebe und ihre 

Folgen im langen 19. Jahrhundert. In: Ästhetik und Politik der Zerstreuung. Hrsg. von Tobias 

Lachmann. Parderborn 2021, S. 193-215.  
16 若尾、前掲書（注 11）、27-47頁参照。 
17 [Wilhelm Traugott Krug:] Philosophie der Ehe. Ein Beytrag zur Philosophie des Lebens für beyde 
Geschlechter. Leipzig 1800, bes. S. 198-225.  
18 Ebd., S. 207.  



32 

不均衡は、「だれもが」認識可能なものであるとされる。この記述からは、結婚がなされる

場合に、その関係を外から評価する視線の存在が前提とされていることがうかがいしれる。

そのとき、親密な関係を構成するふたりの意志ももちろん尊重されるはずだが、その関係の

外部から当人たちに均衡を要請する視線が介入する余地が生まれるのである。 

結婚はもちろんフィクションにおいても描かれる。18 世紀以降の演劇においては、主人

公の自己形成がしばしば題材とされた。19  本稿であつかう『ダトゥーラ・ファストゥオー

ザ』は散文の作品であるため、1800年前後の 小説〉についての議論を追ってみよう。20 文

芸評論家クリスティアン・フリードリヒ・フォン・ブランケンブルクは 1774年に出版した

『小説試論』において、その自己形成を描くのにより適したジャンルとして、当時の出版界

で徐々にその勢力を伸ばしていた小説を論じた。21  彼は伝統的な文芸ジャンルである叙事

詩との差別化を図るために、主人公の内面に焦点を当てる文芸ジャンルとして小説を位置

づける。22 そしてブランケンブルクは、ヴィーラントの『アガトン物語』を例にとりつつ、

その小説を構成するための理想的な要素として、「原因と結果の連鎖（eine Kette von Ursach 

und Wirkung）」、すなわち論理的に首尾一貫した筋の運びを挙げる。23 そのような物語の理

想的な締めくくりの舞台装置として提案されるのが結婚である。曰く、「小説を結婚で終わ

らせるという古い発明は、実際のところそれほど悪くない。この時点は一般的に

（gewöhnlich）、われわれの社会的生活（unser[] äußere[s] Leben[]）における休息の時期であ

る。これら小説は登場人物たちの社会的生活だけでもわれわれを楽しませてくれるから、小

説は当然この時点で終わるのがもっともしっくりくる」。24 ブランケンブルクがここで、結

婚を結末に持ってくることが小説の受容者に対して与えうる説得力について述べる際の根

拠として、結婚が「一般的に」ひとびとの「社会的生活」を一段落させるものとして機能し

ていることを挙げているのは見逃せない。作品の受け手にとって、恋愛やそのゴールとして

の結婚がどうあるべきかについての社会的な 常識〉は、作品を読む際の重要な補助線とな

りえるのだ。 

結婚のイメージは、ロマン派の代表者フリードリヒ・シュレーゲルが発表した小説『ルツ

 
19 菅利恵：ドイツ市民悲劇とジェンダー――啓蒙時代の「自己形成」（彩流社）2009。なお、

菅もブランケンブルクに触れている。同書、30頁。 
20  小説という文芸ジャンルにおける恋愛というテーマについて詳細に扱った研究として、

ニールス・ヴェルバーの『小説としての恋愛』（2003）が重要である。特に本章執筆に際し、

参考にした。Vgl. Niels Werber: Liebe als Roman. Zur Koevolution intimer und literarischer 

Kommunikation. München 2003.  
21 Vgl. [Christian Friedrich von Blankenburg:] Versuch über den Roman. Leipzig und Liegnitz 1774, 

S. 390.  
22 Vgl. ebd., S. 7-24.  
23 Vgl. ebd., S. 10.  
24 Ebd. S. 395.  



33 

ィンデ』25（1799）においてまた異なる角度から神聖化されることになる。この作品は、構

成という点においてはブランケンブルクの提案する論理的で線的な筋の運びには真っ向か

ら対立する作品だ。ユーリウスによる書簡、また彼とその恋人のルツィンデとの対話、もし

くは彼らの関係を客観的な視点からみた断章などをパッチワークのように組み合わせた複

雑な構成をとる。26 主人公ユーリウスのセリフから抜粋しよう。 

 

おれはもうそれが自分の愛なのかきみの愛なのか、いうことができない。ふたつは互い

にとって同じもので完全にひとつなんだ（beyde sind sich gleich und vollkommen Eins）。

愛も、応じる愛も同じさ。これが結婚なんだ、おれたちの精神の永遠の統一であり結合

なんだ。それはおれたちがこっちの世界とか向こうの世界とか呼んでいるもののため

ではなく、ひとつの真の、分かたれない、名前のない、永遠の世界のため、おれたちの

永遠の存在や命すべてのため（für unser ganzes ewiges Seyn und Leben）の結婚だ。27 

 

ここに含まれる「ふたつは互いにとって同じもの」「愛」「応じる愛」ということばによって、

「結婚」の当事者間の関係は互恵の関係であることが示される。さらに、ここではユーリウ

スが結婚によって、ほかの世界とは関係ない、自分たちだけのため世界をつくろうとしてい

ることがほのめかされている。28 これらと同様に注目したいのは、そのつながりが「永遠の

統一であり結合」とされていることだ。「結婚」は他の者の入る余地のない非常に緊密なつ

ながりとして示され、その解消は考えられない「永遠」の結びつきである。こうした結婚に

対する大仰な形容を見ると、ブランケンブルクの提案さながらに結婚がユーリウスの物語

 
25 Friedrich Schlegel: Lucinde. Studienausgabe. Hrsg. von Stefan Knödler. Ditzingen 2020. 本稿で

『ルツィンデ』を訳出するに際しては、以下の邦訳も参照した。フリードリヒ・シュレーゲ

ル（武田利勝訳）：ルツィンデ 他三篇（幻戯書房）2022。 
26 その複雑な構成は同時代人の批判の的となった。 『ルツィンデ』の複雑な構成に対する批

判者としてはシラーが有名である。また、この作品が著者による自身の恋愛遍歴の赤裸々な

告白だと受け取られたことも批判の的にかけられる理由となった。以上、『ルツィンデ』発

表当時の同時代人からの同作の評価については注 25にて挙げた邦訳における巻末解説（特

に同書、290-298頁）を参照した。 
27 Schlegel (wie Anm. 25), S. 17. 前掲（注 25）の邦訳での該当頁は、18頁。 
28  実際、本稿でも以降の部分で触れるシュライアマハーの書評においても、『ルツィンデ』

においては「市民の世界や上品な社交界は存在しないも同然」であり、「場面に登場するの

はユーリウスとルツィンデしかいない」ことが指摘されている（Friedrich Daniel Ernst 

Schleiermacher: Vertrautes Briefe über Friedrich Schlegels Lucinde. In: Kritische Gesamtausgabe. Bd. 

3. Schriften aus Berliner Zeit 1800-1812. Hrsg. von Günter Mechenstock. Berlin 1988, S. 139-216, 

hier S. 152）。なお、これは他の作品にも見られるもので、たとえばヴェルバーは、ゲーテの

『若きヴェルターの悩み』を取り上げながら、主人公のヴェルターとロッテがお互いと経験

を共有しながらふたりだけの世界を作り上げている点を指摘している（Vgl. Werber (wie Anm. 

20), S. 21f.）。 



34 

の究極の終着点として機能しているように思える。 

実際、本作において描かれた愛についての描写は、きわめて前衛的な構成をとるこの作品

に対しても読解のための道筋を立てたようだ。『ルツィンデについての親書』（1800）という

書簡形式の批評によって本作の擁護にまわったフリードリヒ・シュライアマハーは、同じテ

クストのなかで「愛がその作品にとってすべてのうちのすべてなのだ（Die Liebe ist dem Werk 

alles in allem）。それは他のものは含んでいないし、他のものは必要としていない」と喝破し、

愛を作品の主題と定めることで、作品の持つ「きわめて単純な構成（ die einfachste 

Composition）」を見出した。29 さらに彼は、同じ書評のなかで「どうして彼らが最終的に（am 

Ende）ちゃんとした実り多い結婚（eine ordentliche fruchtbare Ehe）へ向かうことによって自

らを救うのか」30と問いを立てている。これを見る限り、シュライアマハーは、主人公ユー

リウスが「最終的に」結婚へ向かっていることを読み取っていたことになる。31 

シュレーゲル自身が当時新興の文芸ジャンルである小説に見た文学の発展の可能性が、

斬新かつ複雑極まりない作品の構成原理にあったとしても、恋愛の規範的言説は、この深刻

な混乱を誘うような複雑な構成の作品を目の前にした読者に対して、強力な読解の補助線

を提供したといえるだろう。ある作品において愛がテーマとされるということは同時に、読

者にとって決まった結末、すなわち結婚をあらかじめ用意するということをあらわしても

いたのである。 

 

3. 『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』――ふたつの親密な関係 

『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』内の結婚がどう描かれるかを分析する前に、本稿 2章

での内容を踏まえて、作品の特徴や分析の際に着目する点をいくつか整理しておきたい。 

1800年前後、結婚における当事者同士の「相互の理解（wechselseitiges Verstehen）」は必要

な条件とされたにもかかわらず、実際には男性側だけが、自身を完全に理解することを一方

的に女性に課していたことが指摘されている。32 前章で紹介した『ルツィンデ』も、「結局、

小説の中心はユーリウスの人格の形成史であって、視点はあくまで男のナルシシズム的な

自己に置かれている」と読みうる。33 ホフマンの『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』は、線

的に進んでゆく単純な筋立てを採用しており、フェロ・ミローネが指摘しているように男性

 
29 Vgl. Schleiermacher (wie Anm. 28), S. 151.  
30 Vgl. ebd., S. 150.  
31 また、時代は下るがヴェルバーは、シュレーゲルが『ルツィンデ』において「恋愛物語と

教養小説という 18世紀末におけるふたつの範例的な物語のタイプ」を利用していると述べ

た。Vgl. Werber (wie Anm. 20), S. 450.  
32 Vgl. Becker / Reinhardt-Becker (wie Anm. 15), S. 199f.  
33 星野、前掲書（注 12）、100頁。 



35 

の主人公が恋愛を通じて順序良く成長してゆくという物語である。34 つまり、『ダトゥーラ・

ファストゥオーザ』もまた『ルツィンデ』と同じような男性の「人格の形成史」の型にのっ

とって読み解くことができるのだ。 

ただし、この作品を読む際に見落とせないのは、『ルツィンデ』においては強調される愛

につきものの官能のイメージが、犯罪を目論み主人公を破滅の寸前まで追い込む人物であ

るガブリエーラという明らかな悪役に込められていることだ。そしてこの人物は遠ざけら

れるべき者として描かれる。官能的な人物と決別することでグレートヒェンとの関係にた

どり着くとするならば、本作において親密な関係を描く際に、性愛にまつわるモティーフは

遠ざけられているといえる。35  とすれば本作において、性愛のモティーフを経由しなくて

も結婚による当事者同士の関係の深さは描かれうるはずだ。 

そして、この作品のうちで故ヘルムスの家に集まっている人物たちは、家族のような共同

体を形成していたとしても、血縁関係にあるひとびとではない。彼らのつながりは、生まれ

たときから担保された血縁ではないので、彼らが結婚したとしても、当時一般ラント法で禁

止されていたような近親婚にはあたらない。だれがどの人物と結婚することもできるよう

な設定がすでに用意されているのである。作中のこの家族に限らないが、愛による閉じた親

密なる関係には、外側からも批評の目が向いている。分析の際に注目されるのは、主人公と

相手の女性とが結んだ親密な関係が当事者たちによってどのように位置づけられるかとい

う点、そしてその関係が、その関係の外側に位置する他の登場人物によってどのように解釈

されるかという点である。同一の関係に対してふたつの立場からなされる解釈の間に生ま

れるギャップがここでは重要となる。 

同時に本作の分析にとっては、作中で描かれる婚姻の解消をどのように位置づけるかも

重要だ。現代においても、「なるほど、多くの人々は単に離婚を深刻な道徳的悪だと見なし

ている」36といえるかもしれない。しかし離婚自体は、18世紀末から 19世紀前半にかけて

結婚を論じた哲学者たちも議論に取り入れており、当時の法制度においても、結婚から離婚

の可能性が排除されているわけではない。37 だとするならば、「結婚の約束が「愛し、敬い、

 
34 Vgl. Ferro Milone (wie Anm. 6), S. 125.  
35  ホフマンは他の作品においても精神的な愛と官能的な愛とを区別する傾向にあることが

すでに『ホフマン・ハンドブック』において指摘されている。なお、『ホフマン・ハンドブ

ック』では、精神的な愛と官能的な愛とを統合した作品として『ルツィンデ』を挙げ、ホフ

マンの作品における愛についての扱いをそこからの揺り戻しとしてとらえている。Vgl. Dirk 

Kretzschmar: Geschlecht/Sexualität/Liebe. In: E.T.A. Hoffmann-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. 

Hrsg. von Christine Lubkoll und Harald Neumeyer. Stuttgart 2015, S. 261-267.  
36 ブレイク、前掲書（注 13）、53頁。ブレイクは『最小の結婚』の第 1章において、離婚が

どのように道徳とかかわっているかを考察している。同書、特に 50-82頁。 
37 若尾、前掲書（注 11）、35-38頁および 49-79頁参照。ただし、カントの結婚論において



36 

慈しむ」という約束である」としても、「離婚に際して愛するという約束を破る必要はない。

離婚しても愛し続けることができるからだ」38というブレイクのことばは主に現代の結婚制

度における離婚を念頭においてのことばだが、これは本稿の分析においても重要な示唆を

与えてくれる。このブレイクの見解を踏まえて『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』のなかの

教授夫人とオイゲニウスとの結婚をとらえるとき、そこには『ルツィンデ』において描かれ

た「永遠の統一であり結合」とは異なる結婚のあり方が見えてくるはずだ。 

 

3.1. オイゲニウスとグレートヒェン 

まずは通常想定される筋立てに則って読んでみよう。このとき鍵となるのは伯爵夫人ガ

ブリエーラである。繰り返すように、犯罪に加担させることを目論んで自分に近づいた蠱惑

的な女性を振り切ってグレートヒェンにたどり着くことが、オイゲニウスにとっての（見せ

かけではあるが）大団円の演出のための条件のひとつであるからだ。ガブリエーラに魅了さ

れたオイゲニウスは、ここで彼女との関係を、愛以外の名において定義づけようと試みる。

ここではまだオイゲニウスは彼女に対する自らの感情と真摯に向き合おうとしている。 

 

彼［オイゲニウス］にとって伯爵夫人への自分の感情は、生活上の普通の関係とは同じ

ではないほど高貴なものであるかのように思えた。したがって、愛、すなわち地上の喜

びと結びつく愛と、彼はその感情を呼びたくなかった。いやそれどころか、官能的な欲

動についてほんの少し考えただけで、彼はこの感情は汚されたと思った。しかし、あの

因果な夢が彼に誤りを悟らせたはずだった。（V. 867） 

 

語り手は、登場人物の気持ちを代弁する立場にある。ここで説明されているのは、オイゲニ

ウスがガブリエーラとの関係を特別に思う気持ちだが、このとき、オイゲニウスはその関係

について（彼にとっては）肉欲を想起させる「愛」ということばを使うことに抵抗を感じ、

特別なこの関係を形容するためのほかの表現を探している。個人がだれと親密な関係にな

るかを選ぶだけでなく、その関係をどのように規定するかについてもこの作品では問題と

なる。オイゲニウスがガブリエーラとの関係を特別視しながらも「愛」の関係に回収しない

ようにして、他の人物たちとの関係と差別化を図っていることは明らかだ。 

しかし、後の場面で彼は、友人になったフェルミノ・ヴァリースに「お前はあの伯爵夫人

を愛していて（du liebst die Gräfin）、彼女をものにすることだけがお前の宿願なのだ」（V 869）

 

は離婚の可能性が排除されていたことを若尾は指摘している。同書、52頁参照。 
38 ブレイク、前掲書（注 13）、63頁。 



37 

と決めつけられる。オイゲニウスは自ら望んだとおりの関係はなかなか結ぶことはできず、

他の登場人物からガブリエーラに感じる恋情を植え付けられ、お定まりの結末へと歩みを

矯正されてゆく。ヴァリースがガブリエーラの共犯者であったことを踏まえると、オイゲニ

ウスが結ぶ関係に対する他者からの規定が、オイゲニウスにとっての危険へとつながる側

面があることがここで先取りされているといえる。 

実は犯罪者であったガブリエーラの裏切りが発覚し、一連の騒動を乗り越えた後のオイ

ゲニウスによる、結末のグレートヒェンへの告白の場面を見てみよう。 

 

そのとき、恐ろしい痛みが若者の胸からうねり出た。そして、この痛みによって、突如

として純粋極まる愛（d[ie] reinste[] Liebe）というナフタの炎が閃いた。 

「グレートヒェン」彼は叫んだ。「グレートヒェン、もしきみがおれを置いていったら、

おれは絶望した罪びととして苦悩に満ちた死を迎えることになる！――グレートヒェ

ン――おれのものになってくれ――」 

ああ、いかなるまごころから、グレートヒェンは彼のことを知らないうちに愛していた

ことだろうか。甘い不安で気が遠くなりそうで、しかし天上の至福のあまりに、乙女は

若者の胸のなかに倒れ込んだ。 

ゼーファーが入ってきて、幸せなふたりを見てまじめに、厳かにいった。「オイゲニウ

ス、きみは光なる天使を見つけたのだ。その天使はきみにこころの安寧をもたらすだろ

う。そうすればきみは幸せにここでもあの世でも暮らすことになるぞ」（V, 881） 

 

「純粋極まる愛」がようやくオイゲニウスのこころに芽生え、グレートヒェンも「知らない

うちに」彼を愛していたという、奇蹟的な瞬間が嘆息まじりの語り手のことばによって演出

されている。しかし、物語を締めるのは、突如としてこの場面に登場した友人ゼーファーの

ことばなのである。ゼーファーはこの場面で、ふたりだけの空間に足を踏み入れ、そして来

るべき幸福を約束する役割を果たす。オイゲニウスとグレートヒェンとの関係は、「第三者

の介添えなし」39の関係ではないのだ。ゼーファーが、オイゲニウスが教授夫人と結んだ関

係に対して「非常識な関係」であり、「ほとんど不気味で恐ろしい」（V, 835）とコメントを

加えていたことからも、シュテファン・ディービッツがすでに指摘しているように、ゼーフ

ァーは「世評（öffentliche[] Meinung）」40を代表する人物であるといえる。ヴァリースによっ

 
39 Vgl. Werber (wie Anm. 20), S. 21. なお、ヴェルバー自身は『若きヴェルターの悩み』を念

頭にこの表現を使っている。 
40 Vgl. Diebitz (wie Anm. 4), S. 59.  



38 

てガブリエーラとの関係を規定されたことで、オイゲニウスはガブリエーラへの特別な感

情を強烈に自覚して危険な状況に巻き込まれたわけだが、それを乗り越えた後に結んだオ

イゲニウスとグレートヒェンとの関係もまた、ふたりの意志だけで取り結ぶことのできな

い、ゼーファーという第三者のお墨付きを得ることでやっと成立する親密な関係なのだ。 

本作の主人公オイゲニウスはグレートヒェンと結ばれたとしても、すでにレムラーが指

摘しているように、以前と同じ家で、同じように暮らしていたグレートヒェンと生活を続け

る。その意味で、結末に至っても主人公に成長が見られない。41 物語中盤の波乱を切り抜け

た主人公が、「純粋極まる愛」によって女性と親密な関係を取り結んで形ばかりは大団円が

演出されているとしても、その主人公が結末で最初と同じように同じ家庭に住み続ける筋

立ては、ブランケンブルクが示したような単線的に進む、模範的な成長物語と異なる構造を

とっているのである。 

 

3.2. もうひとつの親密な関係――オイゲニウスと教授夫人 

結末でオイゲニウスがたどり着いた愛の関係と、冒頭の教授夫人とオイゲニウスとの結

婚とを比べてみると、後者も当時の結婚の規範をある程度までなぞっていることがわかる。

物語の結末での告白の場面で見られた、オイゲニウスがグレートヒェンに自分の気持ちを

伝え、それに対してグレートヒェンが無言で彼の胸に倒れこむという、一方的な関係の取り

結びと異なり、オイゲニウスと教授夫人との結婚は、ふたりの利害を擦り合わせた合理的な

判断による関係である。まず、冒頭の書評ではまさに批判の槍玉に挙がった、教授夫人の方

から結婚を提案する場面の夫人のセリフを見てみよう。 

 

「あなたは人生のしがらみにはなじみがなく、すぐには、ひょっとするともうずっとそ

こに適応することを学ぶつもりもないでしょう。あなたには人生の極めて狭い空間に

おいてさえ、日々の要求の負担を取り去ってくれて、あなたを完全な心地よさのなかに

おいて自分自身と学問とにだけ生きることができるように、細かいことにいたるまで

気を配ってくれる人が必要になるでしょう。しかしそれができるのは、やさしい・愛を

持った母にほかなりません。わたしはそれになりましょう、厳密にはそのままでいまし

ょうといった方がいいでしょうね。世間に対しては、わたしはあなたの妻ということに

なってもです！」（V 825f.） 

 

この結婚によってオイゲニウスは、自分の仕事である植物研究に没頭することができるよ

 
41 Vgl. Lemmler (wie Anm. 5), S. 81f.  



39 

うになるわけだが、それ以上に重要に思われるのは、教授夫人はここで、親密な関係の外で

ある世間に対してはオイゲニウスの「妻」として振る舞う一方で、親密な関係のなかでは

「母」としての役割を引き受けようとする点だ。ここでの教授夫人の提案は、あえて結婚す

ることによってオイゲニウスとの関係を特別なものにするばかりでなく、その関係を自分

たちがどう解釈するかも、世間の解釈の仕方とは差別化しようとしている。この提案によっ

て、関係を結ぶ当事者同士の合意は、他のひとびとに共有されない、ふたりだけのための合

意であることが強調されている。 

教授夫人はここでオイゲニウスに最終的な結婚の決断をゆだねる。提案を受けたオイゲ

ニウスは基本的に乗り気の姿勢を見せる。彼は、一旦は少女と結婚することをある夜夢に見

たことによってためらいを見せるものの、その夢からさめたあとに、結局「自分の決心（mein 

Entschluß）」（V, 829）として教授夫人との結婚を受け入れる。こうしてまさしく両者の意思

による婚姻関係の締結が完成する。2章でみたように、当時の結婚において相互の尊重や均

衡を保つことが優先事項とされたのであれば、オイゲニウスと教授夫人との結婚は、当事者

同士の年齢の開きがあることのほかは、当時の結婚を成立させる条件に合致するものであ

るといえよう。 

そして実際に結婚したあとのオイゲニウスのふるまい方も注目に値する。教授夫人はオ

イゲニウスにとって母として振る舞うことを述べていたが、オイゲニウスは家のなかで必

ずしも子供らしく振る舞うわけではない。オイゲニウスは「グレートヒェンはぼくたちの子

どもだ」（V, 842）と述べ、さらに教授の寝間着を着用し、植物の研究に没頭する。彼は、こ

の家庭に不在となった家長の役割も積極的に引き受けるのだ。物語全体を通してみると、オ

イゲニウスに成長が見られないという先行研究での指摘にはすでにふれたが、教授夫人と

の結婚だけに焦点を当てると、この結婚を契機にして学生だった青年が教授の役割を果た

そうとしている点は、ある程度の成長の兆しが見えるという点において注目に値する。 

またここからは当時の市民社会において規範的に作用していた、性別に根差す公私の分

業が透けて見える。のちにオイゲニウスは教授夫人に勧められて家庭の外でも活動を始め

ることを考えると、上掲のセリフには親密な関係を取り結ぶふたりのうちの男性側が家庭

の外に出て、女性側が家に残るというこの構図の準備段階をつくるための提案であること

がわかる。こうしてこの結婚は、当時の市民的な家庭のあり方をなぞりながら、それでいて

当時の異性愛による男女関係では括り切れない、独特な関係を構成してゆくことになる。 

この関係はガブリエーラの登場で危機に瀕するが、ガブリエーラたちの逮捕後は、その関

係は修復される。教授夫人の今際の際の場面を見てみよう。引用としては少々長くなる。 

 



40 

教授夫人はベッドのうえで病に臥せっていた。しかし、彼女はやわらかくふたりの友人

同士［引用者注：オイゲニウスとゼーファー］に微笑みかけ、それからオイゲニウスに

いった。「［……］ああ、今になって、この歳になって否応なく気づかされました、地上

の人間は地上のものにそれから逃れることは許されない紐帯で結ばれているのです。

なにしろ永遠の力の意志がそれを自ら結んだのだから。そう、オイゲニウス、我らの存

在にある本性から生まれる生の正当な要求（die gerechten Ansprüche des Lebens, wie sie 

aus der Natur unseres Daseins entspringen）を退け、じぶんがその本性よりも崇高であれば

と傲慢な考えを持ったことは、愚かしき業です！――あなたではありません、オイゲニ

ウス、わたしだけが間違えたのです、わたしはその償いをして、意地悪な者どもの嘲り

は甘んじて受けましょう――自由におなりなさい（Werden Sie frei）、オイゲニウス！」 

しかし、若者はきわめてつらい悔恨に歯噛みしながらベッドの前にひざまずき、教授夫

人の手に何度も口づけして涙で濡らしながら、母のもとを離れたくない、母の敬虔さ、

母の聖なる平穏のなかでだけ、自分の罪の赦しを望むことができるのだと祈った。 

「あなたはわたしの良き息子です（Sie sind mein guter Sohn）」天なる変容を受けたおだ

やかな微笑みをたたえて（mit dem sanften Lächeln himmlischer Verklärung）、教授夫人は

いった。「じきに、天があなたに報いてくださいますよ、わたしにはわかります（bald, 

ich fühle es, bald wird Sie der Himmel lohnen）！」（V, 878f.） 

 

教授夫人は結婚を解消する意味で「自由になりなさい」とオイゲニウスに呼びかけているの

と同時に、地上には自分たちを縛りつける「紐帯」があるともいう。そもそもオイゲニウス

と教授夫人との結婚は世間からの自分たちへの関係に対する冷ややかなまなざしを避ける

ためのものであったという意味では、この「紐帯」から逃れるためのものであったといえる。

しかしここで教授夫人が結婚の解消の宣言をもってオイゲニウスを「自由に」するとき、こ

の結婚という制度もまた、自由を奪うような――教授夫人のことばを使えば「我らの存在に

ある本性から生まれる」――「紐帯」に数えられることになる。さらに、この結婚から解放

されたオイゲニウスを待ち構えている、グレートヒェンと結ばれるという結末は、結局のと

ころ「紐帯」のある世界への回帰ともいえ、オイゲニウスにとっての大団円を演出する要素

として不適格であることが読者に対してなおのこと強調される。 

ここで、オイゲニウスよりもむしろ教授夫人の方に変化の描写がみられるとするレムラ

ーの指摘は重要である。教授夫人は、結婚を通して――その認識が現代的な視点から見て妥

当かどうかはさておいて――自らの誤りに気づきそれをただし、そして「天なる変容を受け

たおだやかな微笑みをたたえて」この後に最期を迎える。この期に及んで教授夫人を「母」



41 

と呼び続けて子供らしくなってしまうオイゲニウスと対照的に、教授夫人は結婚をきっか

けにして、満足げに人生の大団円へと向かっているのだ。42 レムラーの指摘を採用すれば、

ここでは男性の成長物語の失敗と同時に、結婚の約束を結ぶもうひとりの人物の身に起こ

るよい変化までも描かれていることになる。 

さらにこの場面での婚姻の解消は、決して険悪な訣別を意味してはいない。そそのかされ

ての上のこととはいえ、かつて教授夫人の命を脅かそうとしたことを深く後悔して彼女の

手に口づけをしながら彼女のそばを離れようとしないオイゲニウスの姿は、彼女を深く慕

う気持ちを表している。加えて、この場面にもゼーファーが居合わせているものの、グレー

トヒェンとのときと異なり、彼はここでは教授夫人とオイゲニウスとの関係にまったくコ

メントしていない。他人の入る余地のないふたりの関係はもはや、結婚によってその結びつ

きを補強する必要がないものに深化していったと解釈することができるのではないだろう

か。そして教授夫人が彼をみずからの「息子」として名指していることも注目に値する。こ

こでは教授夫人とオイゲニウスとの関係が断絶しないことを示されているばかりか、ふた

りのあいだで、この結婚において当初から設定されていた、この結婚において教授夫人がオ

イゲニウスに対して「母」のように振る舞うという約束が貫徹されているのである。 

教授夫人とオイゲニウスが取り結んだ結婚は、男性主体よりも女性主体の方にとって有

利な結果をもたらし、なおかつこの結婚は両者にとって永遠には必要とならずに、ふたりの

関係を深めるきっかけだけを与えるために機能している。このように、『ダトゥーラ・ファ

ストゥオーザ』においては、当時の結婚の規範とは合致しないものの親密な関係を構築する、

別様な結婚のあり方が提示されているのである。43 

 
42 Vgl. ebd., S. 79. ただしレムラーは芸術家の成長を描いた物語と対照させながら本作を読

もうとしている。レムラーは、ホフマンの芸術家小説においては、家族は芸術家にとって脱

しなければならないものとして登場していると見ている（Vgl. ebd., S. 60）。したがって、オ

イゲニウスが家族の関係を脱出せずに、教授夫人のもとにとどまろうとする、すなわち市民

の家族にとどまろうとする場面を否定的に評価している（Vgl. ebd., S. 79f.）。つまりレムラ

ーは、教授夫人とオイゲニウスとの関係を一貫してオイゲニウスの立場から評価しようと

しているのである。 
43  ただし、オイゲニウスとグレートヒェンが結末で取り結ぶ関係よりも、こちらの関係の

方が理想的であるとはもちろんいいきれない。婚姻の解消にかんしては、教授夫人はあまり

オイゲニウスの意向をくんでおらず、婚姻の解消に対する両者の対照的な反応が、オイゲニ

ウスの未来に希望を抱いて落ち着いて笑みを浮かべている教授夫人と、泣いて後悔してい

るオイゲニウスとの姿に描き出されている。それでいて教授夫人は婚姻の解消をオイゲニ

ウスに対して諭すように説く際には、ふたりで結んだ婚姻であるにもかかわらずその婚姻

の罪の「償い」を女性側が一身に引き受けることでオイゲニウスを外部へと送り出すという、

不平等な関係の構成をもって離婚の正当性を説明しようとしている。いずれにしても、当事

者同士の平等性が必要とされていたはずの関係において、解消の際には参加するどちらか

が犠牲がすべて犠牲を払うという不平等な手続きが必要となっているのである。 



42 

4. 結論 

『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』の筋の運びは、主人公オイゲニウスが当時敬遠された

結婚関係から、当時の典型的・理想的な結婚へ到達するというものである。成長物語の常套

的な演出ともいえる大団円においては同時に、オイゲニウスとグレートヒェンとが結んだ

関係が、実は当事者同士で取り結ぶことはできない、他者の承認を下支えとする関係である

ことがゼーファーの乱入によって暴露されていた。ホフマンはふたとおりの親密な関係の

結び方を提示し、そして物語終盤で主人公が結んだ関係の方にほころびを仕掛けておくこ

とによって、愛の成就による大団円を掘り崩す構成をとっているのだ。 

ホフマンは、そうした見せかけの凡庸な筋立ての裏に、作品冒頭に取り結ばれた教授夫人

とオイゲニウスとの関係が結婚を通じて深まるという、もう一本の筋立てをしのばせてお

いた。こちらの結婚は当時の基準において適切な関係とはいえない、奇抜なものとして演出

されてはいるが、オイゲニウスと教授夫人との関係を深化させるのに役立っている。そして、

この結婚は両者の意思による互恵的な関係であるために、オイゲニウスのみならず結婚の

もうひとりの当事者である教授夫人、すなわち女性側にもスポットが当たり、オイゲニウス

との結婚によって彼女が受ける影響までもが描かれる。この結婚は、男性が中心に置かれな

い点においても、当時の規範からずれるものである。また、教授夫人とオイゲニウスとのあ

いだに構築されたのは『ルツィンデ』において提案されたような「永遠の」結婚は必要とな

らない関係だった。このとき結婚は、親密な関係を深化させるきっかけとしてのみ機能させ

られ、使い捨てられる。もしホフマンが『ダトゥーラ・ファストゥオーザ』で批判を試みた

とするならば、その批判の射程は、ある作品において結婚で大団円を演出するという紋切型

に対してまでだったのかもしれない。しかし、奇抜な結婚がその役割を果たすまでが描かれ

たこの作品は結果として、ありきたりの演出法のみならず、当時の結婚にまつわる規範に対

しても疑問を投げかける作品になっているのではないだろうか。 



43 

 

二人だけの結婚？ 

―ジェーン・オースティン『高慢と偏見』(1813)に隠された矛盾 

（修正版要旨） 

 

三觜 至音 

 

 18 世紀から 19 世紀初頭にかけて、イギリスではイライザ・ヘイウッド(Eliza Heywood, 

1693-1756)、シャーロット・スミス(Charlotte Smith, 1749-1806)、フランシス・バーニー(Frances 

Burney, 1752-1840)、ジェーン・オースティン(Jane Austen, 1775-1817)を始めとした女流作家

達が、貴族や地主、裕福な商人達のロマンスを描いた結婚小説を相次いで出版した。そのよ

うな小説では、両家の身分や財産の釣り合い、議会内での政治的な利害関係を考慮する人々、

財産のないために裕福な商人と結婚する貴族、地位上昇を狙う商人など、結婚を巡って様々

な思惑が交錯する中、時に親子の間で結婚の意向が異なり、せめぎ合いが生まれる様子が描

かれている。ロマンティック・ラブ興隆の時代において、結婚とは家族同士の利害関係か若

しくは個人の愛情か、どちらをより重視するかという問いは重要なテーマの一つだったの

である。 

 本発表では、オースティンの『高慢と偏見』(Pride and Prejudice, 1813)、バーニーの『エヴ

ェリーナ』(Evelina, 1778)とスミスの『エメリン』(Emmeline,1788)の分析を通して、18世紀

後半から 19世紀初頭におけるイギリス小説の中に描かれる結婚の諸相を明らかにした。オ

ースティンの愛読書である『エヴェリーナ』や『エメリン』などでは、ロマンティック・ラ

ブを経た結婚は経済的、社会的要件を満たさないと成り立たないことが作品内で明確に描

かれていた。一方、『高慢と偏見』では、物語の終盤で、個人の意思の重要性を主張したエ

リザベスがレイディ・キャサリンに打ち勝って、ダーシーと結婚していることから、1一見、

結婚は親族の利害関係ではなく、純粋な個人間の愛情で成り立つという考えが前面に押し

出されているように見える。これは、結婚には個人間の愛情が必要であるというオースティ

ンの信念2が強く表れている場面と言えるかもしれない。しかし、同時に、オースティン自

身は同時代の他の作家達の例に漏れず、経済的、社会的事情を考慮しなければならないこと

にも意識的であった。そのような矛盾の中で、個人間の愛情による結婚というプロットを創

 
1 Austen, Jane. The Cambridge Edition of the Works of Jane Austen: Pride and Prejudice. Edited by 

Pat Rogers. Cambridge UP, 2006, pp. 393-96. 

2 Austen, Jane. Jane Austen’s Letters. Edited by Deirdre Le Faye, 4th ed., Oxford UP, 2011. 



44 

出させるためには、主人公達の経済的、社会的要件を満たすように事前に調整せざるを得な

かった。要するに、『高慢と偏見』は、プロットレヴェルでは、個人間の愛情による結婚が

重要であると強調しながらも、そのプロットの限界を補うために、主人公達の設定の段階で、

結婚に必要な経済的、社会的要件が釣り合うように調整されているという特異性を持つこ

とを明らかにした。換言すると、『高慢と偏見』は図らずも、個人間の愛情を重視するロマ

ンティック・ラブの考え方の限界点が現れた作品であると言える。 

 結婚が互いの親族の利害関係による結婚から、個人間の愛着を優先するロマンティック・

ラブ的な結婚に移行した3とはいえ、初期のロマンティック・ラブの内情を考えると、それ

は必ずしも純粋な個人間の愛情だけに基づくものではない。むしろ、前の時代であれば親族

が考えていた個人間の愛情以外の外的な要因が、結婚する当事者達の問題として、純粋な愛

情という言葉の裏に巧みに組み込まれていったと言える。ロマンティック・ラブの台頭とは、

表面上は、純粋な愛情の尊さをしきりに謳い、他方で、愛情以外の外的な要因の釣り合いを、

裏で調整しなければならないという、ねじれた状態が生み出された時代の始まりとも考え

られるのではないか。 

 

 

参考文献 

新井潤美 『ノブレス・オブリージュ:イギリスの上流階級』白水社、2022 年。 

—『自負と偏見のイギリス文化: J・オースティンの世界』岩波新書、2008 年。 

Austen, Jane. The Cambridge Edition of the Works of Jane Austen: Pride and Prejudice. Edited by Pat 

Rogers. Cambridge UP, 2006. 

---. The Cambridge Edition of the Works of Jane Austen: Northanger Abbey. Edited by Benedict, 

Barbara. M and Deirdre Le Faye. Cambridge UP, 2006. 

---. Jane Austen’s Letters. Edited by Deirdre Le Faye, 4th ed., Oxford UP, 2011. 

Burney, Frances. Evelina. Edited by Edward A. Bloom. Oxford UP, 2002. 

Cain, P.J and A.G. Hopkins. British Imperialism: Innovation and Expansion 1688-1914. Longman, 

1993. 

Heywood, Eliza. The History of Miss Betsy Thoughtless. Edited by Christine Blough. Broadview 

Literary Texts, 1985. 

Jones, Hazel. Jane Austen and Marriage. Continuum, 2009. 

 
3 Stone, Lawrence. The Family, Sex and Marriage in England 1500-1800.  Weidenfeld & Nicolson, 

1977.  



45 

Muir, Rory. Love and Marriage in the Age of Jane Austen. Yale UP, 2024.  

Richardson, Samuel. Pamela. Edited by Keymer, Thomas and Alice Wakely. Oxford UP, 1740. 

Smith, Charlotte. Emmeline. Edited by Anne Henry Ehrenpreis. Oxford UP, 1971.  

Stone, Lawrence. The Family, Sex and Marriage in England 1500-1800. Weidenfeld & Nicolson, 1977. 

 



46 

 

ジゼル、ヒステリー、アラベスク 

宮下 寛司 

 

本発表では『ジゼル(原題:Giselle, ou Les Wilis)』(1841)において展開されるアラベスクが、

バレエの身体像のジェンダー的理解にとって異他的な身体像として用いられていたことを

確認し、そのことによってバレエとは男性的欲望にさらされる女性身体の芸術であるとい

う図式的理解を逸脱する契機を示したい。 

『ジゼル』は劇評家であり作家のテオフィール・ゴーティエによって、ハイネの『ドイツ

論』に収録されている伝承をもとに構想された 2 幕のバレエである。婚前に亡くなった若

い女性が幽霊になり若い男性を躍らせ死に至らしめるというというヴィリー伝承を題材に、

村娘ジゼルの悲恋を描く。一幕の終わりにて、アルブレヒトによって弄ばれていたに過ぎな

かったことに錯乱して命を落とすジゼルの姿は、男性の移り気によって破滅させられる女

性という悲劇的形象であるが、近年ではさらにヒステリーとして理解できることが指摘さ

れている。(Krtolica 2018; Weickman 2018)ヒステリーは女性特有の精神病として捉えられて

きていたが、恍惚に似た身振りが症状として現れることからも女性のセクシュアリティを

表出するものとしても理解された。しかし美術史家ディディ=ユベルマンが示す通り、ヒス

テリーは病原を特定し診断できるわけではなく、身体的身振りという表徴を通じて判断す

るほかない。それゆえにヒステリーが見る/見られるという演劇的関係で初めて成り立つこ

とは指摘されている。(Bindernagel 2015)その意味でジゼルの狂乱とは、ヒステリーとしての

女性的セクシュアリティを強く刻印した身体を観客の視線へと呈示し享受させるという演

劇性が働いているといえる。 

『ジゼル』は踊ることそのものをテーマにした作品であり、パントマイムに留まらないバ 

レエ特有の舞踊表現が第二幕から頻出する。特にアラベスクはコール・ド・バレエおよびジ 

ゼルとアルブレヒトのパ・ド・ドゥにおいて多用されている。今となってはバレエの代表的 

ポーズとなっているアラベスクはその語源や使用の起源は不明である。様々なテクニック

の理論化がカルロ・ブラジスによって 1820 年代ごろに進められる一方で、アラベスクが舞

台上で女性特有のポーズとして用いられるようになったのはロマンティック・バレエに入

ってである。そこでも特定の意味づけを欠いた純粋な記号として用いられたのであり 

(Wittrock 2017)、アラベスクには女性性を表現する根拠が依然として存在しない。それゆえ

に、アルブレヒトと邂逅する幽霊としてのジゼルのアラベスクは、真実の愛あるいは残存す

るヒステリーのいずれの表現でもないのである。 

『ジゼル』はロマンティック・ラブを期待したことからの破滅によって現れるヒステリー

的身体を舞台上で呈示しながらも、アラベスクを用いて異性愛的な視線によっては捉えら

れない純粋かつ異他的な身体へと「変容」(Siegmund 2010)していく。バレリーナと観客との

間にある異性愛的欲望が逸脱する瞬間をこの変容の過程から確認したい。 



47 

ディスカッションの記録 

 

 田中が担当した第 1発表では、J.M.R. レンツによる喜劇『軍人たち』における結婚

を論じた。既に市民階級の男性と婚約関係にあった装身具商の娘マリーがどのように

して軍人貴族階級デポルトとの結婚を意思決定し、その試みがいかにして失敗に終わ

ってしまったのかに注目した。発表後の質疑応答では、マリーによる自己決定に関す

る質問をいただいた。マリーは手紙の執筆や交友関係においてしばしば父親ヴェーゼ

ナーの助言を受けており、文字通りの意味で果たして主体的に行動する女性像として

読解することができるのだろうかという点である。これは重要な指摘である。確か

に、マリーの手紙の執筆については、第 1幕第 1場において彼女はフランス語の混在

した父親の模範を基にし、デポルトとの結婚に向けた意思決定後の婚約者シュトルツ

ィウスとの文通を父親に委ねている点を見れば、彼女の受動性を読み取ることができ

る。しかし他方では、父親から禁止されていた演劇を見に行くことは父親権力への抵

抗として捉えられ、そして「どうか私のことは私に心配させてくれないかしら。私は

もう小さい子供じゃないの。」という彼女の言葉、デポルトとの結婚の実現に向けて

行動したことから、個人の意思決定に基づく能動的な女性像を指摘することは可能で

あるように思われる。こうした結婚の実現へ向け、 行動するヒロイン〉そのもの

が、最終場の父親との再会のシーンで明らかであるように、戯画的に描き出されてお

り、これによって読者・観衆に対して、自己決定する主体そのものを問いに付す効果

をあげている。当時の文芸批評においても、三統一の法則からの逸脱による自由な形

式や最終場での軍人妻帯案に対して批判的論調が多くを占めていた。シュトゥルム・

ウント・ドラングは、その社会批判的視座や規範からの逸脱という言葉としばしば語

られるように、自由に意思決定する女性マリーは 1770年代ドイツ語圏における結婚規

範との関係において重要な示唆を与えているように思われる。 

 中村がおこなった第 2発表は、E.T.A. ホフマンの作品のなかでも、当時としては奇

抜な結婚が描かれたマイナーな作品を扱った。シンポジウムのテーマと関連した質問

としては、老婦人と青年との結婚を扱う本作を使って、 老人のセクシュアリティ〉

という、しばしば規範によって抹消されてしまうテーマを論じることができないか、

という質問をいただいた。作品が発表された時代の制約もあるという意味においても

困難があるが、シンポジウムで提示した問題圏においては取り扱う価値のあるテーマ

であり、重要な示唆をもらったといえる。また、シンポジウムのテーマに関連した質

問のほかに、研究史上であまり知られていない作品を扱うこと自体の意義をめぐる質



48 

問が出た。文学研究において、文学史上で正典（カノン）とされる作品よりも、 娯

楽作品〉に分類されて忘れ去られた作品はそれこそ数えきれない。ひとつひとつ見て

いくのにも膨大な時間が必要だが、読者に広く受け入れられることが大前提となって

いる 娯楽作品〉においては、読者と前提を共有するために当時の規範が丁寧になぞ

られているだろう。またその一方でその作品に仕掛けられた、読者を楽しませる工夫

は、（必ずしも当時の規範に対する批判が意図されているわけではなく、読者の意表

を突くことだけが目的だったとしても）あざやかに規範を裏切るようなアイデアとし

て現代の我々の前に姿を現すかもしれない。研究の対象とする場合には取り上げる作

品の見当をつけるところから始めなければならないため、腰を据えてかかる必要があ

るだろうが、やる価値は充分にあると考えられる。 

 三觜がおこなった第 3発表では、「オースティン小説を読むと、主人公たちの結婚

には経済的な利益が絡んでいるように感じる。」又、「オースティンの小説は、純文

学だと思うが、当時の娯楽小説で結婚はどのように描かれているか。」という旨のご

質問を頂いた。前者のご質問に関して、現代の視点に立つと経済的な利益に基づく結

婚であるように見得るが、当時の他の結婚小説の文脈に還すと、『高慢と偏見』にお

ける結婚は、親による政略結婚ではなく、個人的愛着に基づく結婚であることを強調

する筋書きになっている。それを演出するために、物語の設定段階で操作が入ってい

るということが、第 3発表の論旨である。 

 本発表では、オースティン小説を、当時の文脈に位置付けるということに拘った。

その点については、次のご質問に絡めて詳述する。後者のご質問に関して、何をカノ

ンとするかは人によって異なるが、本発表で扱ったバーニー、スミスはカノン以外の

例として取り上げたと言える。よく言われるように、18世紀に台頭した小説というジ

ャンルは、その文学的地位が決して高いものではなかった。従って、当時の小説を理

解する上で、純文学と娯楽小説の間に線引きを行うことには左程意味がないと考え、

本発表では、オースティン小説と少しマイナーなバーニーやスミスの作品はすべて地

続きのものという意識で分析を行った。カノン作品とは何か、更にその区分けの意義

とは何かという問いに思考を巡らすことで、ご質問への応答とさせて頂きたい。 

 現代の英文学研究では、度々、正統派文学という概念が用いられることも事実であ

る。イギリス文学における正統派小説の誕生は、20世紀初頭の文学批評家 F.R.リー

ヴィスの批評誌をもって嚆矢とする。それは、大衆文化が台頭する社会状況の中で、

ケンブリッジ大学の教授であったリーヴィスが、一部の文学作品を権威化・差別化す

るという試みの中で生まれた枠組みであった。この批評動向については、テリー・イ



49 

ーグルトンの『文学とは何か』(Literary Theory: An Introduction)、また、オースティン

に対する評価は、リーヴィスの著書『偉大な伝統』（The Great Tradition）を参照され

たし。 

 昨今、英文学研究では脱カノン化の潮流が生まれている。カノンには、そうではな

い作品に比べて、その時代時代の批評潮流やテーマに沿わせて研究者達が積み上げ

た、幅広く良質な先行研究の蓄積・軌跡が存在し、その恩恵に授かるところは多い。

だが、それ故にカノンという枠組みは、所詮、現代の研究者が研究を行う上で便宜的

に用いている分類に過ぎないことに留意する必要がある。 

 導入でも説明されていた通り、ロマンティック・ラブ・イデオロギーという用語も

又、異性愛的関係の批判的問い直しという、現代の社会的要請の中で定義付けられた

概念であった。シンポジウムでは、この今日的な課題を検討するために、その現象が

発生した（と思われる）時期に遡った。このような議論の在り方には、昨今の社会状

況に対する批判的応答が潜んでいるため、近い将来には巡って再び、後世の展開を踏

まえた更なる批判的応答が為されることだろう。現代的な文脈の中でこそ、正統派文

学やロマンティック・ラブ・イデオロギーという新しい枠組みは、非常に重要な意義

を帯びてくる。しかし、それらの概念を何の批判的意図なくして無闇に、過去に適用

することには慎重であるべきだと考えている。 

 宮下が行った第 4発表では、第一幕終盤のジゼルの狂乱をヒステリーと読み解くこ

とは、既に先行研究があるのか、そしてそのこと自体は妥当であるのかについて質問

を受けた。ヒステリーの表象としてみることは既に先行研究があることは本誌掲載の

論文にて示している。また、ヒステリーとして観ることの演劇性とその問題を論じる

ことが本論の課題であり、ヒステリーであると断定するわけではない。また、アラベ

スクに着目する理由についても問われたが、アラベスクの特異性もまた本論で論じて

いる。 

 全体に対する質疑応答では、ロマンティック・ラブという術語がかなりの程度分析

的であり、社会の実態を捉えるうえでどの程度有効であるのかという趣旨の質問をい

くつか受けた。ロマンティック・ラブを分析的術語として用いることで、結婚にまつ

わる心性が持つ規範性を広く問い直すことができるはずであり、本論では個別の研究

においてそのことを例示した。ただ、現代社会においてこの語を用いてジェンダーや

セクシュアリティの規範について分析することができるかどうかについては留保せね

ばならないだろう。その点についてはブレイク、ハルワニおよびイルーズらの研究が

役に立つはずである。 



50 

 多様な観点からの質疑を会場のみなさまからいただけたことに改めて感謝を申し上

げます。 

 

 



 

 

 

日本独文学会研究叢書 160号 

2025年 5月 24日発行 

Ⓒ 2025 一般社団法人日本独文学会 

 

Studienreihe der Japanischen Gesellschaft für Germanistik 

Nr. 160 

Alle Rechte vorbehalten 

Ⓒ2025 Japanische Gesellschaft für Germanistik e.V. Tokyo 

 

 

 

           

           

 

 

 

 

 

 

 

 

ロマンティック・ラブの出発点／消失点としての結婚 

―1800年前後の文学・芸術を例に 

編集       宮下 寛司   

発行  一般社団法人日本独文学会 

                                     〒170－0005 

                                                 東京都豊島区南大塚 3－34－6－603 

                                                            電話 03－5950－1147 

                               メールフォーム http://www.jgg.jp/mailform/buero/ 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

ＳｒＪＧＧ 

                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISBN 978-4-908452-50-5  


